

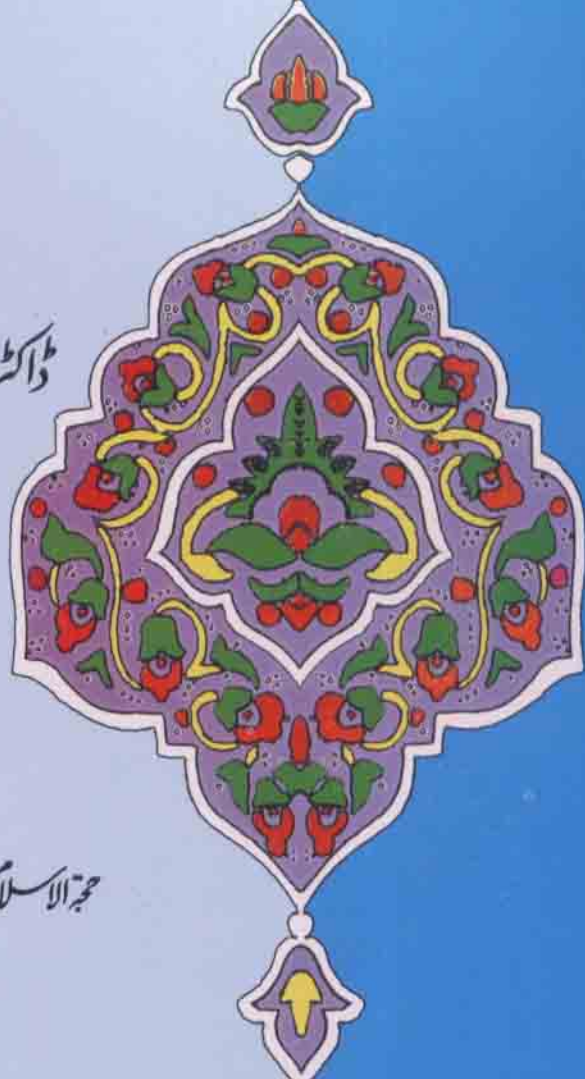
# پھر میں ہدایت پا گیا

مصنف

ڈاکٹر سید محمد تجیب‌انی سماوی

مترجم

حجۃ‌الاسلام مولانا روشن علی صاحب بخاری



# فہرست مضمون

| مکان | مضمون                        | مکان | مضمون                                   |
|------|------------------------------|------|-----------------------------------------|
| ۶۸   | سید باقر العصر سے ملاقات     | ۱۳   |                                         |
| ۶۹   | حیثیت و شک                   | ۱۳   | مقدمة                                   |
| ۸۷   | سفر حجاز                     | ۱۳   | میری زندگی کے مختصر لمحات               |
| ۹۹   | ابتدائی تحقیق                | ۱۵   | ۹ کچھ اپنے نام کے بارے میں              |
| ۱۰۳  | گھری تحقیق کا آغاز           | ۱۶   | ۱ جمیعت اللہ                            |
| ۱۰۴  | اصحاب شعوال الرشیوں کی نظریں | ۱۶   | ۲ کامیاب سفر                            |
| ۱۰۸  | صحابہ اور صلیح محدثین        | ۱۸   | ۳ مقدسہ میں                             |
| ۱۱۲  | اصحاب ادیوم غمیس             | ۱۹   | ۴ شب کی ملاقات                          |
| ۱۱۹  | صحابہ اور شکرا سارہ          | ۲۰   | ۵ عراق کی پہلی زیارت                    |
| ۱۲۵  | اصحی کے بارے میں قرآنی نظریہ | ۲۱   | ۶ عبد القادر حیدری اور امام روسی الحامل |
| ۱۲۶  | ۱۰۰ آیت القلاب               | ۲۲   | ۷ حکوک و سوالات                         |
| ۱۲۹  | ۱۰۰ آیت جہاد                 | ۲۲   | ۸ نجف کا سفر                            |
| ۱۳۲  | ۱۰۰ آیت خشوی                 | ۲۲   | ۹ علماء سے ملاقات                       |

| نمبر | مضمون                               | نمبر | مضمون                                    |
|------|-------------------------------------|------|------------------------------------------|
| ۲۰۲  | احادیث علیہ کی اطاعت گزنا بتاتی ہیں | ۳۹   | ۱۲۴ اصحاب کے بارے میں رسول کا نظر        |
| ۲۰۲  | (۱) حدیث مدینہ                      | ۴۰   | ۱۲۵ حدیث حوض                             |
| ۲۰۳  | (۲) حدیث منزلت                      | ۴۱   | ۱۲۶ حدیث دنیا طلبی                       |
| ۲۰۴  | (۳) حدیث غدر پر                     | ۴۲   | ۱۲۷ صحابہ کے بارے میں علمکاروں کی نظریات |
| ۲۰۶  | (۴) حدیث جبلیخ                      | ۴۳   | ۱۲۸ بیان رسول کے بیچ خود میں کی گواہی    |
| ۲۰۷  | (۵) حدیث الداریوم الانتدار          | ۴۴   | ۱۲۹ حدیث بدل دی                          |
| ۲۰۹  | صحابہ کی لپیٹ خلاف گواہی            | ۴۵   | ۱۳۰ صحابہ کی لپیٹ خلاف گواہی             |
| ۲۰۹  | جہانی ہیں جوابیت کی ایجاد کو واجب   | ۴۶   | ۱۳۱ حدوشین کی لپیٹ خلاف گواہی            |
| ۲۱۰  | حدیث تقلیل                          | ۴۷   | ۱۳۲ تبدیلی کا آغاز                       |
| ۲۲۱  | (۱) حدیث سفینہ                      | ۴۸   | ۱۳۳ ایک مولانا سے لمحو                   |
| ۲۲۲  | (۲) حدیث سرور                       | ۴۹   | ۱۳۴ اسباب شیعہ                           |
| ۲۲۱  | نسومن کے مقابلہ ایجاد               | ۵۰   | ۱۳۵ خلافت پر نعم                         |
| ۲۲۹  | الہست الجماعت کی احتجاج کا مرجد     | ۵۱   | ۱۳۶ فاطمہ کا ایجاد سے اختلاف             |
| ۲۳۱  | مناظرہ کی دعوت                      | ۵۲   | ۱۳۷ علیہ کی پیروی اولیٰ ہے               |
| ۲۳۶  | حق کی جیت                           |      |                                          |



# مقدمہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي هَدَا نَاهٍ إِلَى سَوَاءِ الْطَّرَفَيْنَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ  
عَلَى مُحَمَّدٍ وَاللّٰهُ الَّذِينَ أَنْتَنِي لِلْجَنَّةِ وَالنَّذِيرُ مِنَ النَّارِ الْعَرِيْقِ  
وَاللّٰعِنُ الْدَّايمُ عَلَى عَدَيْهِمُ الَّذِينَ لَمْ يَجِدُوا حَقِيقَةً أَمَّا بَعْدُ

تمہی بہانہ کی جو ہے کہ بھادرا تو فیکی ایسی کہاں کی میراث نہیں ہے خدا کس پر اور کب  
اپنی تو فیکی شہل کر دے کچھ کہاں نہیں بیکندا اور یہ بالکل صحیح ہے کہ الٰہیں جاہد ہو اپنیں لکھنڈیوں کی  
سبلنا خلوص و تحقیق کی شرط ہونے کے ساتھ غیر ضعیف ہو ایسی فروکش ہے ورنہ آدمی مزمل مقصد  
نہیں پہنچ سکتا۔

بیت پر انی بات نہیں ہے ایسی کی دنیا میں ہر جگہ کوئی کچھ حق اپنے ہوتے ہیں اپنے سما  
ہو کا کچھ دست سے ملے ہو اور شیخ محمد علی الجبلی شیعہ ہو جائے تو اور پھر انہوں نے اپنے سماں بی  
شیخ احمد افغانی کو بھی شیعہ کیا وادی کشمیر میں جانب مولانا خادم حسین صاحب نے قریب  
انصریار کی، اور بڑی لکھنے سے خدمت لی اور کر رہے ہیں میں فرمی قریب میں جانب سید علی الرضا  
صاحب سنت ہے تو کوئی راستہ میں شہید ہو چکے ہیں اسی طرح بصیرت نہ پاک کے مشہور علم

جناب سید شاہ زعیم فاطمی طاب رہا تھا ان کے علاوہ دیگر بہت افغانیں جنکاتہ کرہ باعث طول ہو گلا۔

علامہ سید احمد التجانی بھی انھیں خوش قسمت لوگوں میں میں جنہوں نے ذاتی تحقیق سے  
ذہب حس افتخار کیا ہے، یوں تو مستبصر ہونے کے بعد سمجھوئے کہ میں بھی میں اور ان کا  
اردو میں ترجمہ بھی ہو چکا ہے مثلاً میں کیوں شیعہ ہوا؟ "تماش منزل مذکورہ الیت" وغیرہ  
مگر علامہ التجانی کی کتاب حسن بیان اعلافت استلالِ خدم تبعص التحقیق لغفیر کا پھرین  
مجموعہ ہے اس کا فارسی میں "آنکاہ ہدایت شم" کے نام سے ترجمہ ہو چکا ہے۔

محمد جناب انصاریان صاحب نے مجھے فرمایا کہ تم احتدلت کا ارادہ تو ترجمہ ہوتا تو  
پہتر تھا، میرے مشاصل اجازت تو نہیں دے رہے تھے لیکن اپنی بخشش کا ذریعہ بھجو کر زندجی  
کو خس طرح میں نے وقت لکھاں کر اس کو مکمل کیا۔

آپ کتاب پڑھیں گے تو میری بات کی صداقت کا احساس کریں گے۔ آخر میں اپنے محروم  
قارئین سے خواہش ہے کہ علمیوں کی فائدہ بھی مفروضہ کر دیں ماگر دوسرا یہیں کو اس سے بہتر  
طریقے سے پہن کیا جاسکے۔

رسشن علیٰ قلم المقدّس



# انتساب

اسن ناچیز خدمتہ

کو

شامن الاممہ حضرتہ امام علی بن موسی الرضا (ع)

کے

نام معنوں کو تاہوں

مترجم

عَذَابَهُ عَلَيْنَا

مَلَائِكَةُ مُلَائِكَةٍ



فَلَا طَرْدَلْ زَنْجِلْ سَرْبَلْ

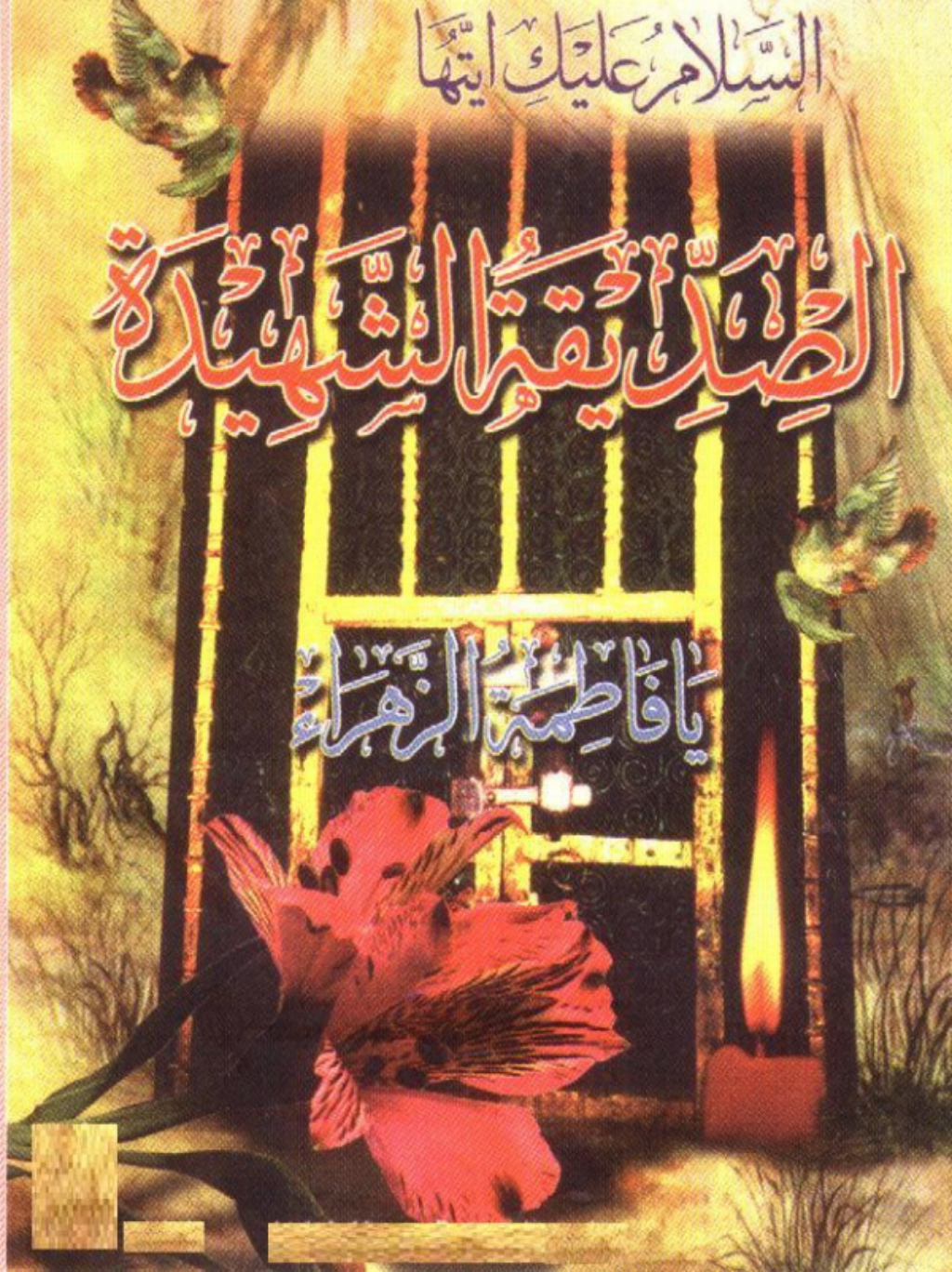
(ع)

السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا الصَّدَقَةُ الشَّهِيدَةُ

السَّلَامُ عَلَيْكَ إِيَّاهَا

# الْحَمْدُ لِلّٰهِ يَعْلَمُ مَا يَصْنَعُ يَفْعَلُ يَقْرَأُ الشَّهِيدَ

يَا فَاطِمَةُ الْمُجْلَى



## میری زندگی کے مختصر لمحے

میری یادوں کی کڑاں میں یہ بات ابھی تک بہت اچھی طرح سے محفوظ ہے کہ میری عمر ہی کوئی دس سال کی رہی ہو گئی جب ماں باکر رمضان میں میرے والد بارہ بجے نمازِ راونج کے لئے محلہ ہی کی مسجد میں اپنے سامنے لے گئے اور مجھے نمازِ ایوں کی صفائی کر دیا افطری بات ہے لوگوں کو یہ دیکھ کر بتتے مجھ پر بوا۔ چند دنوں سے یہ بات بھی میں کچھ گیرا تھا کہ میرے علم نے کچھ اس طرح کے انتظامات کر رکھنے میں جس سے دو یا تین راتیں جماعت کے سامنے نمازِ راونج کی بھی پڑھ دیوں۔ فیلیے میری یہ عادت بن گئی تھی کہ محلہ کے ہم سن بچوں کو نمازِ جماعت پڑھا آتا تھا۔ اور اس انتظار میں پرانا تھا کہ امام جماعت قرآن کے نصف آخر (یعنی سورہ مریم) تک پہنچے۔

چونکہ میرے ابا جانی جنت مکانی کی ولی آرنو بھی کہ مدیر کے علاوہ محترم بھروسے ان اوقات میں قرآن کی تعلیم حاصل کیا کروں جن میں مسجد جامع کے امام امامت پذیر ہوتے تھے۔ یہ امام جماعت نامیانہ اور تیرست دار بھی تھے۔ اور حافظ قرآن تھے۔ اور میرے اس سن وسال میں نصف قرآن حفظ کر لیا تھا جب تک میرے فتحدار اور غم جانان سے یہ فکر ہو کر زندگی کا سرمایہ کھیل کو کو مجھے تھے میں اس لئے میرے معلم نے پہلے فتحدار اور احمدیہ کا سکوچانہ نئی کچھ تجھے تخفی کیا اور مجھے تلاوت کے کوئی خوبی و خوبی مفت بلکہ بکار رہ دی جو کہ زندگی کر دیے۔ اور پھر جب میں نمازِ جماعت و تلاوت کے استعمال میں لپیے والد دوں کی آنکھے کھس زیادہ نمازِ نمبروں سے کامیاب ہو گیا تو اسکی مجھے پارکرنے کے لئے ٹوٹ پڑے اور میری تعریف کے ساتھ علم کو شکریہ اور ابا جانی کو تبریک و تہشیت پیش کرنے لگے۔ اور سب یہکہ زبان ہو کر کہہ رہے تھے۔ درب (ائیجخ صاحب کی کرتیں میں)

پھر کچھ دنوں میں نے بڑی بھی خوشی کے دن گزارے اور وہ مست آفریں لمحات میرے زین چھپلے رہے۔ لیکن کہ میری زندگی کا میساشار گیں زمانہ تھا جس سے میں دوچھارہ بوجواہ تھا جس کو بحدائق پر میں قادر نہیں تھا۔

میری شہرت و کامیابی کا ذکر نہیں مخدوں سے لفڑ کر پورے شہر من بخ رہا تھا۔ اور رمضان المبارک کی ان متبرک راتوں نے میری زندگی پر اس انتہی چھاپ لگایا جس کے نتیجے نات آج تک باقی میں کینونکہ جب بھی شاہراہ کے کوچ گھلیاں تو مکریں لفڑ کر مجھے راستوں کے بعد میں الجھانا چاہتی ہیں ایک غیر مرئی طاقت سمجھے کھیچ کر محبتاً شاہراہ پر پہنچا دیتی ہے اور جب سمجھی مجھے اپنی خفیت کے صعنف و نتاوں کی اور زندگی کی بے یاد کا حس سہونے لگتا ہے۔ میری بھی ((ماضی کی یادیں)) اصلی روحاں درجات تک مجھے بلند کر دیتی ہیں اور میرے ضمیر میں ایسا شعلہ ایمان نہیں کر دیتی ہیں جس سے زندگی کی ذمہ داریوں کے سنبھالنے کا جذبہ پھر اجھراً تاہے۔

یہ وہی مسئولیت و ذمہ داری کا بھی ہے جس کو میری والدہ نے میرے کامیاب پڑا لاحقاً یا لوں گھوٹوں کا اس کھلنڈے پن کے زمانہ میں امامت جماعت کا بارجویں معلم نے میرے اور پڑا لاحقاً مجھے برابر اس کا احساس رہتا ہے کہ جس مقام تک ہیں یہ پہنچا ہاتا تھا وہاں تک نہ پہنچنے میں میری کمی ہے۔ یا کھماڑکم جس منزل کا خواب ان بزرگوں نے دیکھا تھا اس تک نہ پہنچنے میں میری اپنی کو تباہی ہے۔

اویسی وجہ ہے کہ میں نے اپنا بچپا اور جوانی نسبتاً بہت اچھی کاری اس میں ہمراور عبیت کا عنصر بھی تھا لیکن زیادہ تر تعلیم و اطلاع کا جذبہ غالب تھا پورے دکار کی عنایت مجھے اپنے حقوق و امان میں لے جو سمجھی اپنے بھائیوں میں سب سے زیادہ تھیں اور جانشنسگان ہوں میں نہ ڈوبنے والا میں تھا۔

یہ بھی ذکر کرتا چلou کہ میری زندگی بنانے میں میری والدہ مرحومہ کا بہت بڑا بھتھ ہے۔ اسکو کھوئے ہی نہ ازوجہ طبارت کی طرح مجھے قرآن کریم کے مجموعے مجھے شے سورے یاد کرنے۔ بڑا بھائی ہونے کے طے ضرورت سے زیادہ میرا خال رسمیتی تھیں حالانکہ اسی مھر میں ان کی ایک سوت ملوں میں سے ہی تھیں ان کی اولاد میں میری والدہ مرحومہ کے ہم سی نصیں لکھنے ہوئے میری تعلیم و تربیت کر کے خود کو تسلی میں لے لئی تھیں گویا کہ اپنی سوت اور شوہر کے لاکوں سے مقابلہ کر رہی ہوں۔

# پچھو اپنے نام کے بارے میں

میرا نام تجانی رکھنے کی علت یہ ہوئی کہ سماوی خاندان میں اس لفظ کی بڑی اہمیت تھی۔ فصل دراصل یہ ہے کہ جب الجزار کی ولپی میں اشیخ سید احمد التجانی کے لڑکے شہر قصہ میں "دارالسماوی" کے مہاں ہوئے اسی وقت شہرگاہی اکثرت نے اس طریقہ کو قبول کر لی خصوصاً علمی اور مالدار مஹروں کے تمام افراد اسی طریقہ تجانی کے حلقوں میں پوچھ لیتے ہیں اور سماوی فعلی تو پوری کی پوری اسی طریقہ تجانی پر کار مذہبی اسی لمحہ میں مرحوم نے میرا نام تجانی رکھ دیا۔ اور اینے اسی نام کی وجہ سے اسی "دارالسماوی" میں محبوب ہو گا۔ جس میں میش سے زیادہ خاندان آباد تھے اور یہاں سے باہر بھاگی میری شہرت ان تمام لوگوں میں بھی جنکو طریقہ تجانی سے محبت و عقیدت تھی اور کمی وجہ سے کہ جس مہماں کی راتوں کا میں نے تذکرہ کیا ہے تمام نمازی میرے سرکار اور سلیمانیہ اور بالکل کو حوتے ہوئے کہتے جاتے تھے: تیہ سب سیدنا اشیخ احمد التجانی کی بکرتوں کا فیض ہے۔ اور سب لوگ میرے والد ماجد کو مبارک باد بھی پیش کر رہے تھے۔

ایک بات کا یہاں ذکر کرنا ضروری ہے کہ طریقہ تجانی مغرب الجزار بٹیونس لیسا سودان مصر میں بہت ہی مشہور ہے اور اس کے مانندے والے ایک حد تک منقصب بھی ہیں۔ یہ لوگ دھرمے اولیاً کے کرام کی زیارت نہیں کرتے۔ اور ان لوگوں کا عقیدہ ہے کہ جتنے بھی اولیاء اللہ ہیں سنے اسکے درمیان سلسلہ وار اخذ علم کیا ہے صرف اشیخ احمد التجانی ایسے ولی اللہ ہیں جنہوں نے برادرت رسول نہیں سے اخذ کیا۔

حالانکہ اشیخ کا زمانہ نہ برتے تیرہ سو سال کے بعد کا ہے۔ نیز یہ لوگ روایت کرتے ہیں کہ اشیخ احمد التجانی بیان کرتے تھے کہ رسول خدا عالم بیداری میں میرے پاس تشریف لائے تھے نہ کہ عالمِ خواب میں۔ اور یہ بھی کہتے ہیں وہ مکمل نماز جس کو ان کے شیخ نے تالیف کیا ہے وہ چیز

ختم قرآن سے افضل ہے۔

ہم دارہ اختصار سے خارج نہ ہو جائیں اس لئے تیجانیہ طرقوں کے ذکر کو بھیں ختم کرتے ہیں۔ اور انتہا اللہ اسمی کتاب میں کسی دوسری جگہ اس کا پھر ذکر کروں گا۔

میں بھی دوسرے جوانوں کی طرح اپنی عقائد کو سینے لگائے بھی پہ کی دلیز سے نکل کر جوانی کی منزل میں داخل ہوا۔ اور الحمد للہ تم سب مسلمان میں الیست والمجاہدت سے تعزیت رکھتے ہیں۔ اور مدینہ نبودہ کے تھافت، مالک بن انس کے نسب کی پڑوی کرتے ہیں البتہ شمال افریقی میں جو مختلف صوفی سلسلے میں ہم بھی ان میں بٹے ہوئے ہیں۔ آپ ایک شہر قصصہ ہی کو لے لیجئے اس میں التجاہیہ القادریہ، التجاہیہ الاسلامیہ، العیادیہ، سدلیہ موجود ہیں اور ہر ایک کے ماتحت دلے بھی ہیں اور ختم قرآن رکھتے، کامیاب الفتنے نذر و غزوہ کے سدلہ میں جو محفلین یا رت بھی ہوتے ہیں ان میں ہر سدلہ کے قصائد، اذکار، اور ادیپھے جاتے ہیں ان صوفی سدلوں نے دینی شعائر اور اولیائے کرام وصالحین کے احترام کی تھیں بہت ہی اہم روں ادا کئے ہیں۔



# حج بیت اللہ

مکہ مکرمہ میں عمریک اپنے اسلام کی تحریقانی تکمیل کی پہلی منعقدہ ہنسی ای کافرنیس میں بطریقہ شرکت کرنے کے لئے شرکن کی قومی تحریقانی تکمیلی نے جمیعہ فوجیہ کے ان چھ عضوؤں کے ساتھ میرے ہام کا ہمیٹلری دے دی جو کہ کافرنیس میں بیحیثیت خالاندہ شرکت کے لئے حاضر ہے تھے۔ اس وقت میری عرضہ سوڈسال کی تھی اس لئے میں پورے وفاد میں اپنے کوس بے جھوٹا اور معمولی ثناافت والا سمجھ رہا تھا کیونکہ اس وفاد کے مبڑوں میں دو تو مارس کے درستھے قیصر ادا رالسلطنت میں استائیما جو تھا صاحبی تھا البتہ پانچوں کا نام تو میں نہیں جانتا: لیکن اتنا جانتا ہوں کہ اس وقت کے وزیر وزیریت کا کوئی تیری ترشیت دار تھا۔

پہلا اسفر فوجیہ تھا۔ قلعہ سے روانہ ہو کر سپیدے توہین لوناں کے دارالسلطنت (ایشان) پہنچنے میں دل تک بھارا دیاں قیام رہا۔ میں عمان (الحکومت اردن کا دارالسلطنت) پہنچنے بھیاں ہم نے چار دن تک قائم کیا۔ میاں سے بم معودیہ پہنچنے جہاں ہم کافرنیس میں شرکت کے ساتھ میں سکب جو معمولی بجا لائے گویا ہم خوبی مذاب ہوئے۔

بیت اللہ الحرام میں پہلی مرتبہ اعلیٰ ہوتے ہیں میرا شعور ناقابل التصور تحدیث کی دھڑکنوں کا عالم یہ تھا کہ جیسے طریقوں کو توڑ کر کروں اس بیت حق کو لئے الگ گھوٹ سے دیکھنا چاہتا ہے جس کا متوں سے خواہ دیکھتا ہے تھا۔ آنسووں کا دھیلاں اور اہواز جس کے درکے کا تو سوال بھی نہیں۔ میں اپنے وجود کو اس میں دوستا ہو اکھوں کر رہا تھا۔ اپنی قوت تھیڈ کا اسی ریت اور یہ سوچ رہا تھا کہ جیسے ملائک مجھے اپنی حاجیوں کے اور ہر کعبہ کی محنت پر لے گئے اور دیاں پیوریج کریں تبلیغہ پڑھ رہا ہوں۔

**لَبِيَّكَ اللَّهُمَّ لَبِيَّكَ الْمَلَكُوْنَ يَرِيَا بَنَدَه تَرِيَ بَارِكَاه میں آیا ہے۔**

حاج کرام کا تبلیغ سن کر میں اس تسبیح پر ہو چکا رہا۔ یہ چاروں نے اپنی عمر گزار دی۔ حج کی تاری  
 کرتے ہے۔ اس باب کا شاکر تے رہے مال جمع کرتے رہے۔ تب ہمیں یہاں پہنچنے لگیں میں تو غیر  
 محضی تیاری کے ذفراً یہاں آگئے مجھے اپنے باب پا دا رہے کئے کہ جب انھوں نے ہواں جہاں کاٹ  
 دیکھا اور میرے سفر حج کا یقین ہو گیا تو مجھے لپڑاں کر رہے جاتے تھے اور کہتے جاتے تھے:  
 ”مے یہاں تک کو مبارک بوس مشیت الہی یعنی کشمکش مسی میں جو ہے شرفیاب ہو۔ تم شمسی احمد  
 التجانی تک رہیتے ہیں ہو۔ بیت اللہ میں میرے لئے دعا کا خدا میری توہہ قبول کر لے اور مجھے (الہی حج کی تو فرم دے  
 اسی لئے مجھ پر یہاں پہنچا رہب کعبہ نے مجھے آواز دی ہے اور اس کی مخصوص عنایت نے مجھے اپنے  
 دامن میں بنا دی ہے اور اس مقام تک مجھے ہو چکا رہا جاں تک بہ پہنچنے کی حضرت وہنا میں ان گفت  
 لوگ ہوتے کی آغوش میں سر کھکھ کر امری نہیں ہو گئے ہیں۔ لہذا ابھا مجھ سے زیادہ تلبیر کہتے کہ حق کس کو  
 ہے؟ میری شیخی اور الہانہ پن کا عالم یہ تھا کہ نمازو طوافِ سعی میں دل و جان میں مشغول ہونے کے بعد  
 بے چاش آب زرمن بھی پر راستا جل نور و جبل رحمت کی طرف پہنچنے میں لوگ امک دوسرے راستے سے  
 جانے کی کوشش کر رہے تھے اسی طرح جل نور پر جو غارِ حراء ہے اس کے لئے بھی یہی کوشش تھی جانپی  
 عشق الہی میں سرشار میں بھی پہنچا اور صرف ایک سو ڈالی جوان کے صلاوہ مجھ سے پہنچ کوئی نہیں پہنچ سکا  
 پہنچنے ہی میں لوٹنے لگا اور اس طرح جیسے رسول اکرم کی گود میں لوٹ رہا ہوں اور ان کے الفاظ قدسہ  
 کا استشمام کر رہا ہوں۔ پرانے وہ تصورات اور وہ یادیں جنمول نے میرے دل و دماغ پر اتنا گہرا اثر ہمہ دا  
 ہے جس کا محو ہونا انہوں مجری کے مر جانے سے زیادہ مشکل ہے۔

خدا کا ایک خاص کرم یہ یعنی تھا کہ خود کے تمام لوگ جو مجھ سے ملتے تھے مجبت کرنے لگتے تھے اور جن  
 وکتابت کے لئے میرا رہ مجھ سے کھل لیتے تھے۔ بلکہ خود ہمیں لعنة کے لوگ جب ترتیب غفر کے لئے یہوں سے  
 دارالسلطنت میں پہلی مرتبی ملے تھے تو مجھے ذیل لفڑوں سے دیکھا ہے تھے اور میں نے اس بات کو تلا

---

(۱) بعد شعبان میں اس کو کہتے ہیں تو لوگ حکومت کی طرف سے وفد کی شکل میں کہیں بھیج جائیں

لیا تھا لیکن چپ سادھی بھی کیونکہ مجھے پہلے ہی سے معلوم تھا کہ شمال ملے جنوب والوں کو حصارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ اور ان کو بہت پس منہ خیال کرتے ہیں۔ مگر اتنا نئے سفر کا انفرانس، الحجج میں ان کے نظریات کافی بدیل کئے تھے اور اب وہ لوگ بھی مجھ سے محبت کرنے لگے تھے کیونکہ اسلامی اذیلیتے ہوئے مختلف وغیرہ کے سامنے میں نے ان کے چہرے روشن کر دیئے تھے۔ اپنے حافظہ کے یعنی وہیں پریاد کئے ہوئے اشعار قصائد اور مختلف مقابلوں میں جیتنے ہوئے میرے الفاظات نے یوسفی وحدت کی ہفت بھاگی تھی۔

سعودی ہبکار قیام کی ددت ۲۵ روز تھی ان دنوں میں ہم عمل ادا سے ملتے رہے ان کی تقریبی سنتے رہے اور یہ نیز خود عین وہابی عقیدوں سے بہت زیادہ متأثر ہو چکا تھا۔ اور یہ میری دل آرزو تھی کہ کاش سارے مسلمان وہابی ہوتے اس تھعیر سی ددت میں میں نے یہ باور کر لیا تھا کہ خداوند عالم تھیت الحرام کی حفاظت کئے اسی فروض کو تسلیم کیا ہے اس لئے یہ لوگ سب سے زیادہ علم سے زیادہ پاک و پاک نہ ہیں وہ ارض پران کا کوئی مشیل و نظیر نہیں ہے۔ خدا نے ان کو سیال رہنا دے کر بالدار بنایا ہے۔ تاکہ یہ لوگ ضریف الرحمن (عینی حجاج کرام) کی خدمت کر سکیں۔

●

فرضیہ حج کی ادائیگی کے بعد جب میں سعودی ایسا پہنچنے ہوئے سریع تعالیٰ باندھے ہوئے اپنے طلن مalon پہنچا تو میرا بہت ہی شاندار استقبال کیا گی۔ اس استقبال کا اہم ترین خود ابا جانی نے کیا تھا۔ پورا مشیش لکوں سے جھپٹک دیا تھا مجھے سے کھوا چل رہا تھا۔ مجمع کے اگر کوئی کوئی دھول و دف لئے ہوئے الطلاقہ العیا ویکے شیخ اور شیخ التجانیہ شیخ العادر یہ سمجھتے ہیں۔ پھر یہ مجمع مجھا نے سامنے کر شہر کی شرکوں پر غرہ بجیر اور لا الہ الا اللہ کے لغزے لکھا ایسا چلا جب کسی مجھے یہ مجمع گزرتا تھا تو تھوڑی دیر کے لئے اس کے دروازے پر مجھے کھڑا کر دیا جاتا تھا اور چاروں ہدف سے لوگ مجھے برسے دینے کے لئے ٹوٹ پڑتے تھے۔ خود ہماں پڑھتے تو مجھے چومنے تھے اور بہت اللہ کی زیارت اور قبر محل پر وقوف کے شوق میں ڈاؤ صین مارعاز کے روئے تھے۔ ان حضرت

اپنی پوری زندگی میں اتنا کم سن حاجی نہ قفصہ نہ غیر قفصہ کہیں بھی نہیں دیکھا تھا۔

اس وقت میں اپنی زندگی کے سعید ترین ایام گزار رہا تھا۔ شہر کے شرافت اور بڑے لوگ سمارے گھر مبارکہ مادی سلام و دعا کے لئے آتے تھے۔ بہت سخوشن عقیدہ حضرات میر والد کی موجودگی میں مجھ سے دعا کرنے اور فاتحہ پڑھنے کی خواہش بھی کر دیتے تھے جس سے کبھی تو مجھے شرمندگی ہوتی تھی اور کبھی میری بہت بڑھتی تھی اور میری والدہ مرحومہ کا عالم رحمانہ کہا کہ جب بھی زائرین گھر سے جاتے تھے وہ فوراً حادروں کے شر سے بچانے والے اور شیامیں کے کیدتو دور کرنے والے تعمیلات میرے گلے میں ڈال دیتی تھیں اور سخراں جلا دیتی تھیں تاکہ میں ہر قسم کے شر سے محظوظ رہیں۔ اللہ تعالیٰ مل کی محبت۔

اباجانی جنت مکانی مسلسل تین راتوں تک مزارات تیجانیہ پر چلپا اور چڑھاتے رہے اور روزانہ ایک دن بڑے کر کے لوگوں کو کھلاتے تھے۔ اور لوگوں کا حالم یہ تھا کہ جو چوں بالوں کے بارے میں بڑی دلپی سے سوال کرتے تھے اور میں زیادہ تر سعودیوں کی تعریف میں رطب اللسان رہتا تھا اور بتانا تھا کہ ان لوگوں نے نشر کردام اور مسلمانوں کی لفڑت و حمایت کے لئے کیا کیا کارنا میں انجام دیتے ہیں۔

شہروالوں نے میرا قلب "الحاج" رکھ دیا تھا۔ جب بھی اس لفظ کا استعمال کیا جاتا تھا، فوراً لوگوں کے ذہنوں میں میراصور اجھرنا تھا اس کے بعد تو میری شہرت دن دوپنی رات چونی بڑھتی گئی۔ مخصوصاً دینی مکتبیوں وغیرہ میں بھی خواں المسلمین اور اسی سیستم کی دیگر جماعتیں میں۔

اور کچھ مراریہ و طردہ ہوگا کہ کوچھ کوچھ گلیوں گلیوں خصوصاً مسجدیوں میں جاگر ضریح کا بوسہ دینے لکھڑیوں کو چومنے سے لوگوں کو روکنے لگا۔ اور اپنی ساری کوشش اس بات پر صرف کرتا تھا کہ لوگوں کو قافیت کر دوں کہ یہ بائیں شرک ہی رفتہ رفتہ جب اس میں کامیابی ہونے لگی تو جمع کے دن امام کے خطبے سے پہلے مسجدوں میں دینی دروس بھی کہنے لگا۔ اور کچھ میں جامع الی یعقوب اور جامع کبیر دلوں میں وقاً فوقاً جانے لگا کیونکہ من ارجمعہ دلوں میں ہوتی تھی اور بخشنہ کو جو دروس کہتا تھا اس

میں اس کا لمحہ کے روکے بھی بکثرت شیریک ہوئے تھے جس میں میکن لو جی اور اقتصادیات کے درس کیا کرتا تھا پونکہ میں اُن کے ذمتوں سے ان پر دوں کو ہٹا دیا کرتا تھا جو مل قدم کر فلسفی اور مادی و حکیمت اسلامہ موال دیا کرتے تھے اس لئے وہ متعجب ہونے کے ساتھ ساتھ میر احرام کے قابل ہو گئے تھے اور مجھ سے محبت کرنے لگے تھے۔ چنانچہ یہ طلب بڑی بے چینی سے ان دروس کا انتظار کرتے تھے اور کچھ تو میرے گھر پر بھی آتے تھے کیونکہ میں نے خود بھی بعض دوی کتابوں کو خرید کر با واحدہ مطالعہ شروع کر دیا تھا اسکے مختلف پرچھے جانے والے موالات کے جوابات دیے کوئی جس سال میں حج سے مشرف ہوا تھا نصف دین (شادی) تو حاصل ہی کر لیا تھا کیونکہ والدہ مرتضوہہ کو اپنے مرنے سے پہلے میری شادی کر دینے کی خواہش بہت زیادہ تھی۔ میری والدہ کی نے اپنے شوہر کی تمام اولاد کی تعلیم و تربیت کی تھی اور سب کی دعوم دھام سے شادی بھی رچائی تھی اس لئے ان کی دلی آرزو میرے بھی دو طبقہ تھی تھی۔ چنانچہ خداوند عالم نے ان کی مرا悼وری کر دی کہ میں نے ان کے حکم کے مطابق ایسی الحضر و کشیر سے شادی کی رضا مندی دیکھا جس کو پہلے بھی دیکھا ہی نہیں تھا۔ خدا کا لا کھلا کھلا کر کہ میرے دونوں بڑے بیٹوں کی ولادت بھی ان کی زندگی میں بھوکی اور آخر نے دنیا کو اس عالم میں جھوٹا ہے کہ مجھ سے راضی تھیں۔ جیسا کہ دو سال قبل ابا جانی بھی داعی مفارقت دے چکے تھے میکن اللہ الحمد کہ مرنے سے دو سال قبل حج بیت اللہ سے بھی مشرف ہو چکے تھے۔ اور توہ نصوح بھی کر چکے تھے۔

اسرائیل سے شکست کھانے کے بعد جب مسلمانوں اور خصوصاً عربوں کے حصہ میں ہوذلت و رسولی آئی ہے اور عرب پوری دنیا میں منہج و نمانے کے قابل نہیں رہ گئے تھے کہ طوفان کی طرح ایک جوان قائد افلاق ایک امام حضر اسلام کی بات کرتا تھا لوگوں کو مسجدوں میں نماز پڑھانا تھا اور جس نے لیا کے گلے سے خلامی کی رنجیوں کو کامٹ دینے کے بعد قدس کی آزادی کا الفرہ دیا تھا۔ عربی اور اسلامی حاکم کے اکثر نوجوانوں کی طرح میرے دل میں بھی اس جوان سے ملاقات کا شدید جذبہ تھا۔ مزید اصلاح کی حرص نے ہم کو ایک ثقافتی وحدہ پر محدود کیا کہ لیا کو قریب سے

جا کر دیکھیں جانچو ہم نے چالیس تعلیمیں یافتہ اور مشق حضرات پر مشتمل ایک وفی القتاب کے اداؤں  
ہی میں منظم کر لیا اور لیتیا کی زیارت کے لئے روانہ ہو گئے اور جب وہاں سے بیٹھے ہیں تو سب کی  
مسرورو خدمت سختے اور سب ہی تک کے دلوں میں امت عرب یہ اور مسلمہ کے تابناں مستقبل کے حلقہ روشن نہ  
ان گذشتہ سالوں میں بعض دوستوں کے محبت بھرے خطوط آتے رہے جنہوں نے دوستوں  
کی ملاقات کے شہر کو تیرز کر دیا اور بچھرا خدا کا حیند دکھول کے شدید اصرار بر جو اس سفر میں میرے  
ہم کا بہن اپا ہتھے تھے میں نے رخت سفر باندھ دیا اور ایک لبے سفر کا پروگرام بنادا الاجمیں جس سے  
کے شب و روز مشتمل تھا اور طے ہو گیا کہ گرمیوں کی چھٹیاں بھی تدریس فرکر دی جائیں اسی لئے تین ہو  
کا سفر ہو گیا بہن اپا پروگرام یہ تحفہ خشکی کے راستے سے لیتیا پہنچا جائے وہاں سے مصروف ہو یا  
ہمندہ دی راستہ سے لبنان صلاح جانے پھر سوریہ وار دن ہوتے ہوئے سعودیہ میں پڑا اور دلاجانے  
سعودیہ کو پروگرام میں دو مقصدی وجہ سے شامل کیا تھا ایک تو عمرہ کرنا مقصود تھا اور دوسرا وجہ  
سے نہ عبد پیمان باذ ختنہ تھے جس کی میں نے فوجان طلباء اور مساجد میں آنے والے اسلامی  
اور انہوں نے مسلمین میں بھر اور ترویج کی تھی۔

میرے شہر سے میری شہرت اس پاس کے دوسرے شہروں تک پہنچنے والی کیونکہ جب کوئی مسافر نہ  
جمع میں شرکیں ہوتا تو میرے دلخواہ میں بھی شرکت کرتا تھا اور واپس جا کر لوگوں کو بتاتا تھا ہوتے  
ہوئے یہ تجربہ اصحابہ الجریدہ کے شہر توزر کے شہرور صوفی مسلمک کے سربراہ شیخ اسماعیل بادی تک بھی  
پہنچ گئی۔ یہ قوز رکھنے والے شاعر ابوالفتح سماعیل اثابی کا مولہ بھی ہے شیخ اسماعیل بادی کے مرید تھا  
ڈیونس کے شہروں میں کچیلے ہوئے ہیں بلکہ ڈیونس کے باہر فرانس و جرمنی تک منتشر ہیں۔  
اشیخ اسماعیل بادی کے وہ وکلا رجو شہر قصہ میں رہتے تھے انھوں نے مجھے بڑے لے  
چڑھے خطوط لکھے جن میں میرے ان مسامی جمیلہ کا شکریہ ادا کیا گیا تھا جو میں نے اسلام اور مسلمانوں  
کی خدمات کے لئے انجام دیتے تھے اور مجھے یہ بھی بتایا گیا تھا کان چیزوں سے ذریعہ برقرار رکوب

الہی حاصل نہیں ہو سکتا جب تک یہ امور کسی شیخ عارف کے تحت نظر نہ ہوں۔ نیز ان کے پیاس ایک مشہور حدیث ہے۔ اس کی طرف مجھے متوجہ بھی کیا گیا تھا حدیث کا مفہوم یہ ہے ”جس کا کوئی شیخ باقرت نہ ہو اس کا شیخ شیطان ہوتا ہے“ انھیں خطا میں مجھے اشیع اسماعیل بادی فی کی زیارت کی دعوت بھی دی گئی تھی اور یہ تاکہ کی گئی تھی کہ تمہارے لئے ایک شیخ کا بونا ضروری ہے ورنہ تمہارے پاس کا نصف علم ناقص ہے مجھے یہ بھی ابشارت دی گئی تھی کہ صاحب نہ ماندا ان لوگوں کی مراد شیخ اسماعیل ہادی ہے (یہ سے) نے مجھے تمام لوگوں کے درمیان خاص اخفاصل قرار دیا ہے۔

اس جو شخبری سے میں جھوم اٹھتا۔ خداوند عالم کی اس مخصوص عنایت پر سیراں بھرا ہوا اور خوشی کے مارے میری آنکھوں نے سادوں کا سماں پیش کر دیا اور میرے دامن نے ان موتوں کو لپٹنے میں چھپا لیا کیونکہ خداوند عالم ملے بلند تر مقام تک مجھے پہنچا رہا تھا کیونکہ میں خلپنے ماضی کو سیدی الحادی الحفیان کے نقش قدم کا پروڈینیا اتنا اکس لٹک دے شیخ و موصوف تھے۔ ان کی بہت سی کرامتیں اور خوارق عادات چیزیں زبان زدِ خاص و عام تھیں۔ اسی لئے (یعنی ان کی پیروی کی وجہ سے) میں ان کا ہزار ترین دوست تھا اسی طرح میں سیدی صالح سلطان اور سیدی حیلانی وغیرہ کا پابند رہا جو معاصرین میں خود صاحب طلاقت تھے جا نچوپ میں سیدی شیخ اسماعیل کی ملاقات کا بڑی بے صفائی سے استغفار کرنے لگا (آخر خدا خدا کر کے میری قسمت کا ستارہ چمکا اور ملاقات کی گھنٹی آپسونگی) چنانچہ جب ہی شیخ کے گھر میں داخل ہوا تو بڑی حرص و حرمت سے لوگوں کے چہروں کو پوچھاتے کی کوشش کرتا رہا۔ پوری مجلس مردوں سے کھچا کچھ بھری تھی جس میں ایسے ایسے مشائخ بھی تھے جو یہ سیدی کے قسم کے لباس پہنچتے۔ مراسم سلام و تحيۃ کے بعد شیخ اسماعیل نے قدومِ محنت انہم فرمادا ان کے آتے ہی پورا جمیع ادب و احترام سے کھڑا ہو گیا اور لوگ ان کے دست مبارک کو یوسہ دینے لگے کوئی نہ مجھ پہنچو کا دیا وہ شیخ صاحب ہیں۔ لیکن میں نے خاص اشتیاق کا انہیں نہیں کیا کیونکہ میں نے جو چیز دیکھیں تھیں میں ان کے علاوہ کا منتظر تھا۔ میں نے تو شیخ کے مردوں اور وکلاء سے ان کے معجزات و کرامات سنکر ایک عجیب و غریب خیالی تصویر بنالی تھی اور شیخ صاحب کی یہ تصویر اس لگیں۔

مختلف تھی اس لئے کسی اشتیاق کا انہار نہ کرنا مطابق نظرت تھا، یعنی ایک مادی قسم کے لورے کو دیکھا جس میں نہ وقار ہے نہ رعب و درد بھٹکو کے دوران وکیل نے مجھے ان کے سامنے پیش کیا انہوں نے مر جا کچھ کر لپنے والی طرف بٹھایا پھر میرے لئے کھانا لایا گیا۔ کھانے پینے کے بعد دوبارہ وکیل نے شیخ سے میر اتعارف کرایا تاکہ عبید و سماں لاحاشک۔ اس کے بعد لوگ مجھے سے خلاں کر رہا کہ کیا دینے لگے اور ان کی بھٹکو سے مجھے اندازہ ہوا کہ یہ لوگ میرے بارے میں فاصی معلومات رکھتے ہیں اور اسی خوش ہمی نے مجھے میں یہ جو اساتذہ پیدا کر دی کہ سوال کرنے والوں کے جو جوابات شیخ دے رہے تھے ان جوابات پر اعتراض کروں اور اپنی رائے کو قرآن و سنت سے ثابت کروں۔ لیکن میرے اس دل دبر عقولات کو بعض حضرات نے شدت سے ناپسند کی اور جائز اشیع کی موجودگی میں اس کو بے ادبی سمجھا گیا۔ کیونکہ وہ لوگ اس بات کے حادی تھے کہ شیخ کی موجودگی میں کوئی سمجھی شیخ کی اجازت کے بغیر زبان نہیں کھول سکتا۔ شیخ نے صافرین کی آمد پر زرگی کو محکوم کر لیا ایسا بڑی ذہانت سے افسردگی کے بادل کو یہ اعلان کر کے دور کر دیا جس کی ابتدا محرقد (احلانے والی) ہو گی اس کی انتہا مشرق (روشن و تابناک) ہو گی۔ حاضرین نے سمجھا یہ شیخ کی طرف سے لفظ ہے اور میرے مستقبل کے تابناک ہونے کی ضمانت ہے لیکن کہا تھا اسی طبی خاطر تبریک و تہنیت پیش کرنے لگے۔ مگر شیخ الطلاقت بہت ہی ذہین و تحریر کا رکھتے۔ اس نے بعض عرقا، کا قصہ سنانے لگے تو انکا میں پھر کہیں یجا مغلقت نہ کر سمجھوں گرتا۔ بزرگوار کی مجلس میں بعض علما بھی اگر بیٹھیں گئے تو عارف نے کہا: پہلے جا کر غسل کرو وچانکے وہ مختار نہیں کیا تو شیخ عارف نے کہا جاؤ پھر سے غسل کر کے اُو! وہ غسل کر کرنے کے تو اپنے حساب سے بہت اچھا غسل کیا یہ سوچ کر کر شاید پہلے میں مولا ناما دوبارہ غسل کر رہے گئے تو عارف نے کہا: پہلے جا کر غسل کرو وچانکے وہ مختار نہیں کیا تو شیخ عارف نے کہا جاؤ پھر سے غسل کر کے اُو! وہ مولا ناما صاحب رونے لگے اور کہنے لگے: سیدیں میں نے اپنے کوونی کمی رہ نجی ہواں کے بعد اگر مجلس میں بیٹھنے لگے تو شیخ عارف باللہ نے حضرت کا اور فرمایا پھر سے غسل کر کے اُو! وہ مولا ناما صاحب رونے لگے اور کہنے لگے: سیدیں میں نے اپنے صلم و اپنے عمل کے مطابق غسل کیا ہے اب اس سے آگے مجھے کچھ پہنچ معلوم ہجراں اس کے

خدا آپ کے ذریعے کچھ کشف کر دے اس وقت عارف نے کہا: احچا اب بیٹھو!  
میں سمجھو گیا کہ اس قصہ سے میں ہمیں مقصود ہوں اور میں ہمیں کا حاضرین بھی سمجھ گئے خانہ جس  
شیخ استراحت فرمانے کے لئے چلے گئے تو ان لوگوں نے مجھے تھمیرا اور مجھے ملامت کرنے  
لگئے کہ جاں شیخ کی موجودگی میں ان کا احترام اور رحماموشی ضروری ہے ورنہ تمہارے سارے اعمال

اکارت ہو جائیں گے کیا تم نے قرآن کا کوئی قول نہیں طرفاً:  
يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا لَأَنْتُمْ أَضْرَابَ الْكُفَّارِ فَوَقَ صَوْرَتِ النَّبِيِّ  
وَلَا يَجْهَمُو وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ كَجَهْرٍ بِعَصْنِكُمْ لِيَعْصِيَ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالَ الْكُفَّارِ  
وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ((پیغمبر ﷺ نکل (الخطبات) آیت ۲۲)

اے ایماندارو (بولنے میں) تم اپنی آوازیں پیغمبر کی آواز سے اوپنی نکایکرو اور جس  
طرح تم آپس میں زور (زور) سے بولا کرتے ہو ان کے رو برو زور سے نہ بولا کرو (ایسا نہ ہو)  
کہ تمہارا کیا کرایا سب اکارت ہو جائے اور تم کو خبر بھی نہ ہو!

میں نے اپنی حیثیت پہچان لیا تو کچھ تمام اور منصاع کو پابندی سے بحالانے لگا اور کب  
دھرم سے شیخ نے مجھے اپنے سے اور زیادہ قرب کر لیا۔ میں ان کے پاس تین دن رہا اس دفعہ  
میں نے متعدد سوالات بھی کئے کچھ تو استھانا اور کچھ استقلالنا۔ شیخ اس بات کو سمجھتے تھے  
اور کہہ دیتے تھے قرآن کا خط ہر اور ہے باطن اور قرآن کے سات سات باطن میں بدلنے  
اک سخت ہے اور کچھ دیتے ہیں اور مخصوص چیزوں پر مجھے مطلع کر دیا ہے اور صاحبین و عارفین کا  
سلسلہ ہے اور مجھے ابو الحسن شاذی تک مشتمل ہے ان سے چنداں یا کے واططے  
سے پیدا ہفتہ علی کرم اللہ وجہ تک ہو سکتا ہے۔

ایک بات بھول نہ جاؤں جو حلقات ذکر قائم کئے جاتے ہیں وہ سب روحاں ہوتے تھے  
یعنی نک جلسہ کا آغاز شیخ تلاوت قرآن مجید سے تجدید کے ساتھ کرتے تھے تلاوت کے بعد کسی  
قصیدہ کا مطلع پڑھ دیتے اور کچھ وہ مرید ہفتہ جن کو قصائد و اذکار پڑھتے تھے شیخ کے بعد پڑھتے

اُن قصیدوں میں زیادہ تر دنیا کی نہ مدت اور آخرت کی طرف رُجعت دلانی جاتی تھی۔ اس میں زید، ورع کا تذکرہ ہوتا تھا، اس کے بعد شیخ کی دابنی طرف جو مرید بھیجا ہوتا تھا، وہ قرآن کی تلاوت کا اعادہ کرتا تھا اور حب وہ صدَق اللہ العظیم ہوتا تھا تو شیخ کو ہر نے قصیدہ کا مطلع شروع کر دینے لگتے اور پھر سب مل کر اس کو پڑھتے تھے اسی طرح نربت پر نوبت نام حاضرین پڑھتے تھے، جلے ہے وہ ایک ہی آیت پڑھیں اور پھر سب کو حال آنے لگتا تھا اور جھومنے لگتے تھے، ایک ایک شعر جھومنے لگتے اور پھر شیخ کھڑے ہو جاتے تھے ان کے ساتھ ہی پورا جمع کھٹرا ہو جاتا تھا۔ اور پھر شیخ کھڑے ہو جاتے تھے اور ایک دائرہ قطب میں ہو جاتے تھے اور اس دائرہ کا قطب شیخ ہوتے تھے، اور پھر صدر کے نام سے ابتداء کر کے آہ... آہ... آہ... آہ... آہ جتنا شروع کر دیتے تھے اور شیخ پچ میں گھومتے رہتے تھے۔

ہر نسبت ایک کی طرف متوجہ ہو جاتے تھے اور ہوتے ہوئے جب محلِ زنگ آجائی تھی تو عاشقانہ اشعارِ حوال پیٹ کر پڑھے جاتے تھے اور بعضوں کی وہ اچیل کو دشروں ہو جاتی تھی کہ جیسے پیاں ہے اور ایک مسلمان غیر کے ساتھ آوازیں بلند ہونے لگتی تھیں۔ اور حب سب تھک جاتے تھے تو پھر پڑپا میں سکوتِ محدود طاری ہو جاتا تھا۔ لیکن یہ سکوت شیخ کے انسانی قصیدہ پر ہوتا تھا اور پھر تمام لوگ شیخ کے سروکند حوالوں کو باری باری لوسرہ دے کر بیٹھ جاتے تھے۔ میں بھی بعض حلقات میں شرک بولوں ان کی نقل تو میں نے کی لیکن میں اس پیغمبر نہیں تھا کیونکہ یہ چیز سب سے اس حقیقت کے خلاف تھی جو کہ پہنچنے سے ہے زندگی میں اسی راستھا یعنی عدم شرک اور عدم توسل بغیر اللہ جانا کچھ میں روئے رہتے زمین پر گر پڑا۔ مسیح رحمتاً اور ان دونوں تنافق عقیدوں میں میراذ بن کلام نہیں کر رہا تھا (یعنی) ایک طرف تو صفتی کا بھر فخار تھا جس کی پوری ففار و حاتی تھی جس میں انسان کی تھیڑیوں میں خوف زد تقریب الی اللہ کا شعور پیدا ہوتا ہے البتہ یہ خدا کے صالح اور عارف بندوں کے وساطت سے ہوتا ہے۔ اور دوسری طرف وہ بیت کا وہ تھا تھیں مارتا ہو اسندر ہے جس کی پوری فضائیں ہر جگہ کفر کی کفر ہے۔

جس نے یہ ملتا یا کے کہ یہ ساری چیزیں شرک ہیں اور خدا شرک کو بھی نہیں معاف کرتا اور جب محمد رسول اللہؐ کو لفظ نہیں پہنچا سکتے اور نہ بارگاہ ایزدی میں ان کو وسیلہ بنایا جاسکتا ہے تو پھر ان اولیاً صالحین کی کیا قدر و فیمت ہے؟

شیخ کی طرف سے جدید منصب پر فائز ہو جانے کے باوجود — کیونکہ شیخ نے مجھے تفصیل میں ایسا ولیل بنادیا تھا — میں اندر ولی طور پر کلیٰ معلم نہیں تھا اگرچہ میں کم بھی توفیق کی طرف مائل ہو جاتا تھا اور یہی شیخ اس کا احساس رہتا تھا کہ میں صوفیت کا احترام کرتا ہوں اولیاً اللہؐ اور صالحین کی ہیست میرے رُک و رُشیر میں سمائی ہے لیکن پھر خود بھی تردید کر دیتا تھا کہ خدا فرماتا ہے **وَلَا يَنْدَعُ مَعَ اللَّهِ النَّمَاءُ أَخْرَلَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ**<sup>(۱)</sup> اور خدا کے موافقی ہو یا بوجوہ کی پرستش نہ کرنا۔ اس کے سوا کوئی قابل پرستش نہیں۔

اور جب کوئی مجھ سے بحث کا اخراج کا ارشاد ہے:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَأَنْبِغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ**<sup>(۲)</sup>

اسے ایمان اور واحد سے ڈرتے رہو اور اس کے (قرب کے) ذریعہ (وکیل) کی حسنه میں رہو تو میں فوراً رد کر دیتا تھا کہ وسیلے سے مرد عمل مالح ہے جیسا کہ معدودی علماء نے مجھے سمجھا تھا جنہاً پر کہ اس زمانہ میں مفطر باب اور پریشان فکر رہتا تھا۔ کبھی کبھی میرے گھر بعفون مرید حضرات آجائتے تھے تو ہم شب بیداری کرتے تھے اور عمارتہ قائم کرتے تھے (العنی ایسے حلقہ قائم کرتے تھے جس میں عاشقانہ اشعار کے ساتھ امام الصدر کا ذکر کیا جاتا تھا)

شب بیداریوں میں ہمارے حلقوم سے جو بے شکم اور اسی لکھتی تھیں ان سے ہمايوں کو اذیت ہوتی تھی مگر وہ ملی الاعلان ہم سے اس کا انہل رہنہیں کرتے تھے البتہ ہماری یہوں سے اپنی ہولتوں

(۱) پارہ ۷ سورہ ۲۵ (قصص) آیت ۵۶

(۲) پارہ ۷ سورہ ۵ (ماندہ) آیت ۵۹

کے ذریعہ شکایت کرتے رہتے۔ جب مجھے ان حالات کا علم ہوا تو شرکیب ہونے والے لوگوں سے میں نے بھی ایم حلقات ذکر آپ میں سے کسی کے گھر ہوا کریں تو بہتر ہے کیونکہ میں تقریباً تین ہائے کے لئے ملک سے باہر جانے والا ہوں یہ کہہ کر میں نے مریدوں سے مغفرت کر لی..... اس کے بعد اہل و عالی، اقارب رشتہ داروں کو خدا حافظاً گھر کر لئے خدا پر سمجھ کر کے نکل کھڑا ہوا۔ لا اشیاع بہ شیئا۔



# کامیاب سفر

# مصری

لیا کے دارالسلطنت "طرالبین" میں صرف اتنی دیر قیام کی کہ مصری سفارت خاچاکر کنانہ کے داخلہ کے لئے ویزا حاصل کر سکوں۔ اتفاق کی بات ہے وہاں پر کچھ دکھوں سے ملاقات ہو گئی بھجنوں نے میرا کافی باختہ بٹایا خدا ان کا سجلہ اکرے۔

قارہ کا راستہ کافی تھکنا دینے والا ہے۔ تین دن رات کا سدل بفر ہے۔ ہم نے ایک شیخی ٹھرا یہ پری۔ جس میں ایک میں سخا اور چار مصری تھے۔ جو لیسا میں کام کرتے تھے لیکن اس وقت وہ لوگ اپنے وطن واپس جا رہے تھے راستہ مکانے کے لئے میدنے ان لوگوں سے بات چیت کا سدلہ شروع کر دیا۔ اور کبھی کبھی تلاوت قرآن بھی کرتا تھا۔ اس لئے وہ چاروں مجھے کافی مانوس ہو گئے۔ بلکہ صحیح لطف یہ ہے کہ مجھے مجتہ کرنے لگے اور سب ہی نے مجھے پتے بیاں اترنے کی دعوت دی۔ لیکن میں نے ان میں سے احمد کو پسند کیا اور اس کی دعوت قبول کر لی کونکہ ایک توفیری طور پر میرا دل اسکی طرف مائل تھا۔ دوسرے اس نے تعویٰ و پہنچ رکاری سے بھی میں متاثر ہو گیا تھا۔

چانچہ احمد نے اپنی حسب حیثیت مصری ٹری ہی خاطر مدارات کی اور مزیبانی کا حق ادا کیا۔ خدا اس کو جزاۓ خیر دے۔ میں نے میں دن قابوہ میں گزارے اس دوران میں نے شہنشاہ موسیٰ فرید الاطرش سے ان نگے اس گھر میں ملاقات کی جو نیل کے کنارے پر بنایا گیا تھا۔ میں جب ٹیوس میں سخا تو مصری اخباروں میں "جو بخارے بیاں باقاعدہ بکھتے تھے" فرید الاطرش کے اخلاق و تواضع کے بارے میں بہت کچھ پڑھ چکا تھا۔ اور اسی زمانے سے میں اسکو

پسند کرتا تھا لہذا افطری بات ہے کہ قاہرہ پہنچ کر میں اس سے ضرور ملاقات کرتا۔ میکن پیری فتنی تھی کہ مرف میں منت کی ملاقات ہو سکی کیونکہ جب میں پہنچا تو وہ گھر سے بوانی الٰہ کے لئے نکل رہے تھے ان کو لبناں جانا تھا۔

دوسری عظیم شخصیت جس سے قائم قاہرو کے دوران ملاقات کی وہ دنیا کے مشہور ترین فلسفی قرآن جاپ شیخ عبدالبارط محمد عبد الصمد تھے ان کو میں دل وجہ سے پسند کرتا تھا جو شیخ قشی سے تین دن ان کے ساتھ رہنے کا الفاق ہوا۔ اور اس دوران ان کے کشته داروں اور دوستوں سے بھی کافی ملاقاتیں رہیں، اور متعدد موضوعات زیر بحث آئے ان لوگوں کو میری جو اور مراجعت لہجہ اور کثرت اطلاع پر بیعت تعجب تھا۔ کیونکہ جب کبھی غنا کا موضوع زیر بحث آیا تو میں نے گاہر ان کو بتایا۔ اور کبھی الفاق سے زہد و تعرف کا موضوع چھپ لیا تو میں نے ان کو بتایا کہ میں طریقہ تیجانیہ اور رذیغیتے دونوں سے مختلف ہوں۔ ۱۱۔ اگر کبھی انہوں نے تلپے کو ترقی پسند ثابت کرنے کے لئے مغرب کا ذکر کرہ لکھا تو میں نے گرمیوں کی تعطیلات میں مغربی عالیک میں گزارے ہوئے دونوں کی یادوں کو درہ بانا شروع کر دیا اور پرس، اللذن، الجیک، بالیڈ، املی، اسپن کے قصہ میں نے شروع کر دیے اور اگر کبھی جو کا ذکر نکل آیا تو میں نے بتایا کہ میں بھی جو کچھا ہوں اور اس وقت عمر کے لئے چار بامبوں اور اسی کے ساتھ ان کو الیسے معہمات بتائے مٹلا خارجرا، غارکو، مذبح اسما علیل وغیرہ جس کو یہ لوگ تو کیا وہ لوگ کبھی نہیں جانتے جو سات سال مرتبہ جو کرچکے ہیں اور اگر بھولے سے ان لوگوں نے علوم و اکتفات و اختراعات کا ذکر کر دیا تو پھر کیا تھا انہیں اصطلاح اسیں، ارقام، اعداد و شمار ان کو بانا شروع کر دی تو وہ مہوت ہو کر رہ گئے۔ اور اگر سیاست کا موضوع زیر بحث آگئی تو میں نے اپنے نظریات پیش کر کے ان کو دم بخود بنادیا اور جب میں نے ان سے کہا: خدا ناصر مولا جو لئے دور کا صلاح الدین (الیوبی تھا) اپنی رحمت نازل کرے جس نے ہنسا تو درکار اپنے اور پسند ابھت کو کبھی حرام قرار دے لایا تھا اور جب ان کے قریبی لوگوں نے ملامت کی کہ آپ ایسکیوں کرتے ہیں جب کہ رسول اکرمؐ کی

سیرت یہ رہکے ہے کہ براکیں سے مکار کر ملتے تھے؟ تجویب دیا: تم لوگ محمد سے مکراہٹ کا مطالب کوں کرتے ہو؟ حالانکہ میں وکیوریا ہوں کہ سچے لفاظی دشمنوں کے فرضے میں ہے نہیں نہیں خدا کی قسم میں اس وقت تک مکراوں کا بھی نہیں جب تک مسجد اقصیٰ کو آزاد نہ کرالوں یا اس کے لئے جان نہ دیوں۔

قیام قاہرہ کے دوران جلدی بھی منعقد ہوتے تھے۔ اور میں بھی تقریریں کرتا تھا میری تقریروں میں جامعہ ازہر کے شیوخ بھی شرکت کرتے تھے۔ اور اپنی تقریروں میں میں آیات و احادیث کی تلاوت کرتا تھا اور میرے پاس جو براہمین قاطھہ اور دلائل سلطنه تھے جب ان کو پیش کرتا تھا تو حرام تو خیر عالم ہوتے تھے اسی ازہر کے شیوخ بست مقاشر ہوتے تھے اور مجھ سے جو پیش کر دیا تھا کس یونیورسٹی کے سند یافتہ ہیں ۹۰ تو میں بہت بی فخر ہے کہا کرتا تھا: جامعہ الزینویۃ کا فارغ التحصیل ہوں۔ یہ جامعہ (یونیورسٹی) ازصریل یونیورسٹی سے پہلے کا ہے اور اسی کے ساتھ یہ بھی اضافہ کر دیا تھا کہ جن فلسفیتیں نے جامعہ ازہر کو بنایا تھا وہ شہرِ حمد یہ سے ٹیکن چلے گئے تھے اس طرح جامعہ ازہر کے بہت سے علمی، وادا فاضل سے میں متعارف ہو گیا اور ان حضرت نے بعض کتابیں بھی مجھے بطور تحفہ مرحمت فرمائی تھیں۔ ایک دن انور ازہر کے ذمہ داروں میں سے ایک ذمہ دار کے کتب خانہ میں بیٹھا بوسا کر کتے سی حکومت متصerr کے القابی بھٹی کا ایک ممبر وہاں آیا اور اس نے کہا: (کتب خانہ کے مالک کو مخاطب کرنے ہوئے) قاہرہ کی ریلوے لائن کے سلسلے میں مصروف ہپنیوں میں سے سب سے بڑی بھٹی میں مسلمانوں اور عرب نویں کا اجماع ہے تھا اس میں آپ کی شرکت ضروری ہے۔ (درحقیقت جنگ حرب زبان (جنون) کے موقع پر جو قوہ پھر ڈالوادہ تھی کارروائی ہوئی تھی اس سلسلہ پر غور کرنے کے لئے یہ اجتماع تھا) مالک کتب خانہ نے مجھے کہا: تمہارے بغیر میں ہرگز نہ جاؤں گا۔ لہذا تم بھی میرے ساتھ چلو۔ چنانچہ میں بھی گا اور وہاں ڈالوں پر ازہری عالم اور الابتداء کے درمیان مجھے بٹھا گا۔ پھر مجھ سے خواہش کی بھی کہیں بھی اس جملے میں ایک تقریر کروں لیے چکنے ہیں بھروسے اور لفاظی تکمیلیوں میں تقریروں کا عادی تھا۔

اس نے میرے لئے کوئی مشکل بات نہیں تھی میں نے لوگوں کی خواہش کا احترام کرتے ہوئے ایک تقریر کی۔

اس پوری فصل میں جو کچھ میں نے بیان کیا ہے اس میں اہم ترین بات یہ ہے کہ مجھے احساس ہونے لگا تھا اور اس قسم کا غور سا ہو گیا تھا اور مجھے یقین ہو گیا تھا کہ میں بھی ایک بڑا عالم ہوں اور یہ احساس کیوں نہ ہوتا جب کہ از ہر شرف کے عمل رہنے اس کی گواہی بھی دی تھی اور بعض نے تمہارے سامنے کہہ دیا تھا: تمہاری اصلی جگہ از ہر ہے اور ان سب سے زیادہ اہم ہے یہ تھی کہ حضرت رسول خدا نے مجھے اپنے تبرکات کے زیارت کی احرازت مرعوت فرمادی تھی قسم اس طرح ہے کہ قاہرہ میں حضرت سینہنا الحمدی میں کی مسجد سے اس نے میرے مجھے سے کہا: رسول اللہ نے مجھے خواب میں بتایا ہے کہ تمام تبرکات کی نعم کو زیارت کراؤں اجاتا مجھے اکیلا لے کر گی اور جسیں جھوکو اس کے علاوہ کوئی بھی نہیں کھوں سکتا تھا اس نے اس کو کھولا اور مجھے اندر داخل کرنے کے بعد پھر اندر سے دروازہ کو مغلل کر دیا پھر تبرکات کا حصہ وہ کھول کر رسول خدا کی قیمت دکھائی۔ میں نے اس کو چوپا اس کے بعد ویکھ تبرکات دکھائے میں وہاں سے آنحضرتؐ کی عطاوت کو موجھا پورا نہ ہوا باہر آیا کہ حضورؐ نے میری ذات پر کرم فرمایا ہے۔ اور اس بات پر مجھے اور زیادہ تعجب تھا کہ اس میرے نقدی صورت میں مجھے سے کوئی تذرا نہ نہیں طلب کیا۔ بلکہ نہ لینے پر مصرا ہا۔ جب میں نے بہت کچھ اصرار کی اور تصریح وزاری کی تو بیت ہی معمولی سی رقم لی اور اس نے مجھے تہذیت میں کی کہ تم حضرت رسول کرم کے نزدیک مقبول لوگوں میں

ہو۔

اس واقعہ سے میں بہت زیادہ متاثر ہو گیا تھا اور کئی راتیں میں نے یہ سوچتے اکٹھوں میں کاش دیں کہ وہاں کا یہ عقیدہ: رسول خدا بھی دوسرا مردوں کی طرح مر گئے اب غلط معلوم ہونے لگا اور مجھے یقین ہو گیا کہ یہ عقیدہ محسک بواس ہے۔ جب خدا کی راہ میں قتل ہنڑے والا شہید زندہ ہے اور خدا اس کو رزق دیتا ہے تو ہبہ سید الادین والآخرین بودہ کیے زندہ نہ ہوگا؟

میرے اس شعور و عقیدہ کو پیچھے کی قلیم نے مزید تقویت پہنچائی مجھے زمانہ ماضی میں صوفیوں کی تعلیم  
 جو دی گئی تھی اس میں بتایا گی تھا کہ صوفیوں کے اولیا و شیوخ محبوبات امور میں بھرپور تاثیر و تلفظ  
 کی صلاحیت رکھتے ہیں اور یہ بھی بتایا گی تھا کہ اولیا و شیوخ کو خداوند عالم تے یہ صلاحیت اُس لئے  
 دی ہے کہ انہوں نے خدا کی سے انتہا عبادت کی تھی۔ نیز کہ حدیث قدسیہ میں یہ ہے میرے  
 بندے تو میری عبادت کر مسجہ کو اپنا جس بنا دوں گا کہ تو جو گھے گا وہ چیز فوراً ہو جائے گی۔  
 یہ میری اندر ولی عہدکش بھے اپنی طرفِ حضیر رہی تھی۔ مختصر کہ قام قاہر کے آخری دنوں میں  
 حضرت تمام مساجد کی زیارت کی اور رب میں نمازیں ٹرپھیں۔ امام مالک کی مسجد سے لیکر امام  
 ابوحنیفہ کی مسجد تک امام شافعی کی مسجد سے لے کر احمد بن حنبل کی مسجد تک پھر سیدہ زینت اور  
 سیدنا حسینؑ کی مسجدوں میں بھی نمازیں ٹرپھیں اور ”زاویۃ النبیجانیہ“ کی زیارت سے پر  
 ہوا۔ اس سلسلہ میں بھی بڑی بسیاری حکایتیں ہیں جن کا بیان کرنا سب طوں ہو گا۔ اور میں غر  
 کا رادہ کر چکا ہوں۔



# رشپ کی ملاقات

ایک مصری شپ (پانی کا بجہاز) کے اندر جو سیروت جا رہا تھا۔ اور جس میں پیدائی گئی تھی اسی میں نے اپنی جگہ کار بینر و لشن کرالا اختیا۔ اسی حساب سے اسی دن میں اسکندریہ سے روانہ ہو گئی۔ میں نے اپنے بستر پر لیٹے لیے مخصوص کی کہ جسمانی اور فکری دونوں اعتبار سے بہت بی خستہ ہوں لعنة الخواری درس گئی۔ کششی کو سمندر میں چلتے ہوئے دو تین گھنٹے ہوئے تھے۔ سوتے میں اپنے بغل والے شخص کو کسی سے گفتگو کرتے ہوئے سنا کہ وہ کہہ رہا تھا: معلوم ہوتا ہے یہ سماں صاحب بہت سمجھکے ہیں! میں نے ذرا آنکھ کھوکھو کر کہا: جی ہاں قاہرہ سے اسکندر یہ بمل کے سفر نے اپنے سخراڑھیلے کر دیے ہیں۔ چونکہ مجھے حسب و عدہ بہت ہی سورج پر پہنچا تھا اس لئے رات کو سمجھی نہیں ملکا۔ اس شخص کے لب و لہجے سے میں نے اندازہ لکھا کہ یہ شخص مصری نہیں ہے۔ میری بھروسہ کرنے کی عادت نے مجھے اس ہات پر آمادہ کر دیا کہ اس کو اپنا عارف کراؤں اور اس کے بارے میں کبھی معلومات حاصل کروں۔ اس نے بتایا کہ وہ عراقی ہے اس کا نام منعم ہے: بغداد یونیورسٹی میں پڑھاتا ہے۔ قاہرہ گیا تھا تاکہ۔ پی۔ انجو۔ ذی تھے تھیس جامعہ ازہر میں پیش کرے۔

پھر میں گفتگو چھڑا گئی ہم نے مصر کے بارے میں عالم اسلام کے موضوع پر عالم عرب کے سلسلے میں عربوں کی تلاش پیداول کی فتح کے بارے میں گفتگو کی اور برتواب جانتے ہیں کہ بات میں بات تھکنی چلی آتی ہے۔ میں نے اپنی گفتگو کے دوران یہ کبھی کہا کہ تلاش کا اصلی سبب مسلمانوں اور عربوں کا چھوٹی چھوٹی حکومتوں اور مختلف مذہبوں میں بٹ جانا ہے۔

مسلمانوں کی دنیا میں اتحادی اکثریت ہونے کے باوجود ان کے دشمنوں کی نظر میں ان کی کوئی قدر و قیمت نہیں ہے۔

زیادہ تکنگلو مصراور اہل مصر کے بارے میں ہوئی۔ شکست کے اسباب پر ہم دونوں تفوق سنتے۔ میں نے اتحادیات کا اور اضافہ کیا کہ استعمار نے ہم کو بھروسے بھروسے میں باش رکھا ہے تاکہ ہم بر جمکوت کر سکے۔ اور ہماری تحریک اس کے باخوبی میں ہے۔ میں اس کا بہت شدید مخالف ہوں۔ ہم آج بھی مالکی اور حضنی میں ہٹے ہوئے ہیں چنانچہ میں نے اس کو اپنا ایک واقعہ بتایا کہ قام قاہرہ کے دوران میں نے ایک مرتبہ مسجد ابی حیفہ میں جا کر عصر کی نماز جماعت سے ادا کی۔ لیکن نماز ختم ہوتے ہیں جو شخص میرے پہلو میں سکھڑا ستحا مجھ پر برس پڑا۔ اور تمدید امین زیر مجھ میں کہنے لگا: تم نے نماز میں باخوبی کیوں نہیں باذ حصے؟ میں نے پہت ہی ادب و احترام سے عرض کیا: مالکی حضرات ہاتھ کھول کر نماز پڑھتے ہیں اور میں مالکی ہوں۔ اس نے اسی غصہ کی حالت میں کہا تو مالک کی مسجد میں جاؤ اور وہاں نماز پڑھو۔ چنانچہ میں وہاں سے پہت رنجیدہ اور غصہ میں چلا آیا اور مجھے شدید تحریت ہوئی۔

استئنے میں عراقی استاذ زریب مسکراتے ہوئے بولے: (دوسری مثال میری ہے کہ) میں شیعہ ہوں۔ اتنا سنتے ہی میں الگ بھولا ہو گیا۔ اور بغیر کسی یاس و لھاظت کے میں نے کہا: اگر مجھے معلوم ہوتا کہ آپ شیعہ ہیں تو آپ سے میں بات ہی نہ کرتا۔ انھوں نے کہا آخر کیوں؟ میں نے کہا آپ لوگ مسلمان ہی نہیں ہیں آپ توکوں تو علی اب اب طلاق کی عبادت کرتے ہیں۔ اللہ ہو اعدال اپنے مسلمانوں کی عبادت تو خدا کی کرتے ہیں مگر محمد مصلحتے اُنکی رسالت پر ایمان نہیں رکھتے اور جریل کو سو ششم کرتے ہیں کہ جریل نے امامت میں خیانت کی ہے کہ رسالت علیؐ کے حوالہ کرنے کے بجائے محمدؐ کے حوالہ کر دیا۔ اور اسی قسم کی بہت سی باتیں میں نے ذکر کیں۔ اور اس پوری گفتگو کے دوران میرا ہمسفر کیوں تو قسم زریب کرتا تھا اور جبکی "لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ" کتنے تھا۔ اور جب میں نے اپنی گفتگو ختم کر لی۔ تو اس نے مجھ سے کہا: کیا تم مدرس ہو؟ تم کچوں کو پڑھاتے

ہو؟ میں نے کہا: ہاں! اس نے کہا: جب استادوں کا یہ حال ہے تو عوام کو ملامت کرنا فضول ہے۔

ایکوئی عوام لو کا لانعام ہوتے ہیں ان کو کچھ بھی نہیں معلوم ہوتا!

میں نے کہا: آپ کیا کہنا چاہتے ہیں؟ کیا مقصد ہے آپ کا؟  
انھوں نے فوراً کہا: معاف سمجھے گا ذرا یہ تو بتائیے یہ جھوٹے ادعات آپ کو کہاں سے حاصل ہوئے؟

میں نے کہا: تاریخ سے اور جو تمام لوگوں کے نزدیک مشہور ہے ان بالوں سے!  
انھوں نے کہا: لوگوں کو خیر حاصل دیجئے جاں عالیٰ نے تاریخ کی کون سی کتاب پڑھی ہے؟  
میں نے: میں نے بعض کتابوں نے نام گذانے شروع کردیئے تلاذ "فتنہ الاسلام"

وہ: جبرا احمد این کی باتیں شیعوں پر کیے جلت ہو جائیں گی ۹ یہ کہہ کر انھوں نے اضافہ کیا دیکھئے عدل والنصاف کا تلقاً فنا یہ ہے کہ شیعوں کے اصلی او مشہور مصادر سے اثبات کیجئے!

میں: جوبات خام و عام سب کے نزدیک مشہور و معروف ہو اس کی تحقیق کی کیا ضرورت ہے؟

وہ: سنئے جب احمد این نے یہی مرتبہ عراق کی زیارت کی تھی تو جف اشرف میں جن اساتذہ نے ان سے ملاقات کی تھی ان میں ایک میں بھی تھا اور جب ہم لوگوں نے ان کو سرزنش کی کہ آپ نے شیعوں کے بارے میں کیسے کیسے خرافات تحریر کر دیئے ہیں تو انھوں نے یہ کہہ کر معدودت کی کہ: میں آپ حضرت کے بارے میں کچھ بھی نہیں جانتا اور اس سے پہلے کچھی کشی میں مسلمانات بھی نہیں ہوئی تھی اس لئے میں معدودت چاہتا ہوں

اس پر ہم لوگوں نے کہا: "عذر گناہ بدتر از گناہ والی مثال آپ رضادق آتی ہے جب آپ کو ہمارے بارے میں کچھ نہیں معلوم ہتا تو ایسی باتیں آپ نے تجویز کیں؟ اُس کے بعد ہمارے ہم سفر نے مزید اضافہ کرتے ہوئے کہا: "بُرادر! جب ہم قرآن کریم سے پیوں و لفڑائی کی غلطی ثابت کرتے ہیں تو قرآن اگرچہ ہمارے لئے "جنت بالغیرے لیکن جب" تو گی اس کو نہیں مانتے تو اس سے ان کے خلاف دلیل نہیں لائی جاسکتی۔ لیکن اگر ان کی کتابوں سے جس روہ عقیدہ رکھتے ہیں ان کے منہب کا بطلان کیا جائے تو یہ دلیل حکم و مضبوط ہوگی۔ اور قرآن نے یہی کہا ہے اسی نے ہم قرآن سے استدلال کرتے ہیں۔ یعنی انسخیں کی کتابوں سے ان کی غلطی ثابت کرو" بقول شیخ میاں کی جوئی میاں کا سرت توبات صحیح ہے در نہیں!

ایک پیاسے کو شیریں پانی پی کر جیسے کون ملتے ہے اسی طرح اپنے ہم سفر کی تقریب کا اثر میرے اوپر ہوا اور اب میں نے اپنے اندر رنجیں کیلک میں "نافذ عاقد" (کمینہ پرور نقاد) نہیں رہا بلکہ "ناحت فاقد" (الحمدہ شیعی کاملاشی) کی حیثیت اختار کر لی ہے کیونکہ اس شخص کی منظرِ سلیم اور جنت تو ہی کو مریعِ عقل نے تسلیم کر لیا تھا۔ اور اگر میں تکوڑی سی انکساری برلوں اور کان دھر کے سکی باتِ سنبول تو یہ کوئی بُری بات نہیں ہے۔

چنانچہ میں نے فرمی سفر سے کہا: اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ محمدؐ کی رسالت پر ایمان رکھنے میں! اس نے کہا: "صرف میں بلکہ پوری دنیا کے شیعیت کا بھی عقیدہ ہے۔ میرے بھائی! اگر تم میری بات مانو تو بذاتِ خود حقیقی کرو تاکہ دودھ کا دودھ پانی کا پانی ہو جائے۔ لئے شیعہ بھائیوں کے بارے میں ایسی بھائی نہ کرو ان "بعض النَّفَنِ الْكَثِيرَ" بعض بھائیوں کو ہو جائی۔ اتنا تکید کر مزید یہ بھی کہا: "اگر آپ صدست حقیقت کے متنالاشی اور حق کے جو یاں ہیں اور اپنی تکھوں سے دیکھ کر دل سے بیشکن کرنا چاہتے ہیں تو میں آپ کو عراق کی زیارت اور وہاں کے علماء شیعہ اور عوام سے ملاقات کی دعوت دیتا ہوں۔ اس کے بعد مخالفین اور مطلب پرستوں کے جھوٹ کا پلندہ

کھل جائے گا۔

میں نے کہا: میری تو یہ دلی تنا تھی کہ مجھی عراق کی زیارت کروں اور وہاں کے ان مشهور آثار کیے کو دیکھوں جس کو عیاسی خانقاہ چھوڑ گئے میں تھوڑا ہارون رشید کے اسلامی آثار لیکن اس سلسلے میں چند بجوریاں میرے پریول کی بڑی بیسی بیس پہلی تو یہ ہے کہ میرے اقتصادی حالات ٹھیک نہیں ہیں۔ بڑی رحمتوں سے میں نے جو طبقع کر کے اپنے عمر کا انتظام کیا ہے۔ دوسرا بڑی بجوری یہ ہے کہ میرا پاس پورٹ اس قسم کا ہے جس پر عراق کی حکومت ویزا ہیں نہیں دے گی۔ ورنہ ضرور آتا۔ رفیق سفر: جب میں نے آپ کو عراق کی دعوت دی ہے تو بیرون سے بغداد آنے جانے کا دوراً خرج میں برداشت کروں گا۔ اور رفیق اسی آپ میرے بھاں ہوں گے۔ آپ رہا پاس پورٹ والا مسئلہ تو اس کو خدا پر چھوڑتے ہیں جب خدا چاہے گا اور آپ بغیر پاس پورٹ کے بھی عراق کی زیارت کر سکتے ہیں۔ ولیسے ہم سروت پوچھتے ہیں عراق کے ویزا کی کوشش کریں گے۔ میں: اپنے رفیق سفر کی اس پیش کش کو سن کر بہت خوش ہو گیا اور اس سے وعدہ کریا کہ انشاء اللہ کھل میں آپ کو اس کا جواب دوں گا۔

مونے کے گھر سے نکل کر جیاز کے عرش پر جا کر میں تازہ ہوا کھانے لگا اور اس وقت تک میں ایک نئی فکر سے دوچار ہو چکا تھا۔ سمندر میں جہاں حل نظر تک پانی ہی پانی دکھانے دے رہا تھا۔ میری عقل جپکر لگا رہی تھی۔ میں اپنے اس خدا کی حمد و شکر میں مشغول تھا جس نے اس وسیع کائنات کو خلق فرایا ہے اور اس جگہ نکل پہنچنے پر اس کا شکر کر رہا تھا اور یہ دعا بھی کر رہا تھا خدا یا! مجھے شر اور ابل شر سے محفوظ رکھ، خطا و غرض سے میری حفاظت فرم۔ میری قوت فکر کے سامنے جسے فلم دکھانی جا رہی ہو اور ایک ایک کر کے تمام واقعات پر فلم کی طرح میرے حافظہ کے پرہ فلم پرانے لگے۔ بچپن میں جس ناز و غم سے پلا سخا زندگی میں جو واقعات پیش آئی تھے اس پر ایک ایک کر کے گزرنے لگے اور میں ایک شاندار مستقبل کا خواب دیکھنے لگا۔ اور مجھے یہ احساس ہونے لگا جیسے خدا اور رسول کی مخصوص خاتمیں مجھے اپنے گھیرے میں نہیں بھپڑیں

مصیر کی ہر فتح جو ہبھا جس کے ساحل کا بھی کبھی کوئی حصہ بیان سے نظر آ جاتا تھا اور دل ہی دل میں  
 مصیر کو وداع کھنے لگا۔ اس مصیر کو جس کی یادوں میں سے بھی تک عزیز نہیں یاد رسول کی فرمیں تھی  
 جس کا ابو سہل یا تھا مجھے اب بھی ستارہ ہے۔ اس کے بعد میرے ذہن میں اس نے شیعہ  
 دوست کا کلام آئے لگا جس نے میرے پنجنے کے خواب کی تغیر کو پورا کرنے کا وعدہ کر کے ہے  
 دامن کو خوشیوں سے بھروسہ تھا۔ یعنی عراق کی زیارت — اور ان شہروں کی زیارت کرنا ہے  
 تھا جن کو میرے ذہن نے تھکیوں کی تھا کہ باروں کی حکومت نے اس طرح بنایا ہوگا۔ اور یامون  
 کی حکومت نے اس طرح بنایا ہوگا۔ وہی یامون جو دارالحکمة کا نہیں تھا جس میں مغرب سے  
 مختلف علوم حاصل کرنے کے لئے طلاں آتا کرتے تھے اور اس وقت اسلامی تہذیب پنے  
 پورے شب رہتی۔ اس کے ساتھ عراق قطب رباني شیخ محمدانی سید عبدالقاد جباری کا شہر ہے  
 جن کا شہرہ دنیا کے گورنر گوٹھ میں ہے۔ اور جن کا طلاقیہ کاؤں کاؤں میں پہنچا ہوا ہے جن کی بیت  
 سماں نہیں سے بلند و برتر ہے۔ میرے خواب کی تغیر کے لئے یہ پورا دکار کی طرف سے جدید عمارت تھی  
 میں ابھی انہیں خیالات میں ڈوبا ہوا تھا اور امیدوں و تصورات کے سمندر میں پیر رہا تھا کہ کھانے کی  
 محنتی نے مجھے ہوشیار کر دیا اور میں بھی ہوٹل کی طرف روانہ ہو گیا۔ اور جیسا کہ ہر مجتمع میں ہوتا ہے  
 لوگ ایک دوسرے پر لوت پڑ رہے تھے۔ اور ہر شخص دوسرے سے پہنچا ہتا  
 تھا۔ شور و غل کا یہ عالم تھا کہ کان پڑی اواز سنائی نہیں دیتی تھی اتنے میں نے دیکھا کہ میراثیوں  
 زین عصر میرے کپڑے پکڑ کر اپنی طرف زمی کے ساتھ پیچے کی طرف چھینخ رہا تھا۔ اور کہہ رہا ہے :  
 برادر! ملاوجہ اپنے کو ملت تھکاؤ۔ ہم لوگ بعد میں بڑے آرام سے کھالیں گے۔ یہ شور اور غل بھی  
 ختم ہو چکا ہو گا۔ میں تو ہر جگہ تم کو ٹلاش کرنا چاہیے میا و تم نے نماز ٹرددی؟ میں نے کہا نہیں!  
 اس نے تھکا تو آؤ پہلے نماز پڑھ لیں پھر اکر کھانا کھائیں گے۔ اس وقت تھک یہ بھٹیر اور شور و غل  
 سب ہی ختم ہو چکا ہو گا۔ ہم لوگ آرام سے کھالیں گے!

میں نے اس کی رائے پسند کی اور ہم دونوں ایک خالی بھٹیر پہنچے دفروں کے بعد میں نے اسی

کو اگے بڑھا دیا کہ یہی امامت جماعت کرے اور میں دیکھتا ہوں کبھی نماز پڑھتا ہے۔ اپنی نماز میں دوبارہ پڑھلوں گا۔ اور جوں ہی اس نے امامت کے بعد قرائت و دعا پڑھی مجھے اپنی رائے بدلتی پڑی۔ کیوں کہ مجھے ایسا لمحہ ہو ہوا تھا جیسے میں صاحبِ کرام میں سے کسی کے پچھے پڑھ رہا ہوں جن کے بارے میں کتابوں میں پڑھا رہا ہوں اور ان کے درع و قهوی کے بارے میں پڑھا رہا ہوں۔ نماز ختم کر کے اس نے ایسی ایسی لمبی دعائیں پڑھیں جن کو اس سے پہلے نہ میں نہ آپنے ملک میں سننا تھا اور نہ دیکھا ان میں ایک میں سفر کر حکما تھا۔ اور جب میں سننا شکر یہ سخنِ محمد وآل محمد پر درود پڑھ رہا ہے اور جس کے وہ حضرات اہل میں اس سے شناکر ہی ہے تو میرے دل کو بڑا سکون ملتا تھا اور میں مطمئن ہو جاتا تھا۔

نماز کے بعد میں نے اس کی آنکھوں میں آنسو دیکھیے اور یہ دعا کرتے سناؤ کہ خدا میری بھیرت کھول دے اور مجھے پڑا یت عطا کرے۔

نماز کے بعد جب تم ہوٹل پہنچے تو وہ خالی ہو چکا تھا جب تک میں نہیں مجھے گلہ میرا فوج نہیں ملھا۔ ہمارے لئے کھانے کی دلیلیں لا لی گئیں۔ ہم نے دلچسپی کا اس نے اپنی پلیٹ میرے سامنے رکھ دی اور میری اٹھا کر لپنے سامنے رکھ لی کیونکہ میری پلیٹ میں گوشہ کم تھا۔ اور مجھ سے اس طرح کھانے کے لئے اصرار کرنے لگا جیسے میں اس کا مہمان ہوں اور کھانے پینے بخوبی کروں کے لیے ایسے لطفی فقصے سنائے کہ جن کو میرے کانوں نے کبھی سنا ہی نہیں تھا۔

ممحنے اس کا اخلاق بیت پسند آیا۔ پھر تم نے نماز عاشق، پڑھی اور اس نے ایسی دعائیں پڑھنے کے میں اپنے گردی کو خصیط نہ کر سکا۔ ہم نے خدا سے دعا کی کہ میرا احمدان اس کے بارے میں بدل جائے کیونکہ بعض ظہور گاہ میں لیکن کون جانتا ہے؟

اس کے بعد میں سوکی لیکن خواب میں بھی عراق اور الف لیلہ کو دیکھتا رہا صبح میری نکھاس قوتِ محکمل جب وہ مجھے نمازِ صحیح کرنے اٹھا رہا تھا۔ نمازِ صحیح پڑھ کر ہم دونوں خدا کی ان نعمتوں کا ذکر کرنے لگے۔ جو اس نے مسلمانوں کو دی ہیں..... دوبارہ میں پھر سوکی اور جب میری آنکھ کھلی تو

میں نے دیکھا وہ اپنے لب ستر پر بیٹھا ہوا آسیج پڑھ رہا ہے۔ یہ دیکھ کر میر افسوس بیت مرا جہا میرا  
دل مطمئن ہو گیا اور میں نے خدا کی بارگاہ میں استغفار کی۔  
ہم بول میں کھانا کھا ہی رہے سمجھ کر سازن کی آواز کے بعد یہ اطلاع دی کی کہ لبناں ساحل  
کے قریب پھر اسٹپ (لبانی کا جہاز) پہنچ چکا ہے۔ اور کچھ در کے بعد ہم بیروت کی بندگاہ پر  
ہو گئے۔ دو گھنٹے کے بعد اس نے مجھ سے سوال کی۔ کیا تم نے غور کر لیا اور کسی فیصلہ پر پہنچے؟  
میں نے کہا: اگر ویزا مل جائے تو پھر کوئی مانع نہیں ہے۔ اور میں نے اسکی دعوت کا شکریہ  
ادا کیا۔

بیروت اتر کر ہم نے وہ رات وہیں گزاری۔ اس کے بعد بیروت سے دمشق کرنے  
روانہ ہو گئے۔ وہاں پہنچنے ہی ہم نے سفارت خانہ عراق کا رخ کیا اور ناقابل تصور حد  
تک کی جلدی میں پہنچے ویزا مل گی۔ جب ہم وہاں سے نکلے تو وہ ہم کو مبارکباد میں رہا تھا  
اور خدا کی اس اعانت پر اس کی حمد کر رہا تھا۔



# عراق کی پہلی ریارنو

بہم دمشق سے بغداد کے لئے بخفا لاثر نہ کے لیسوں کی ایک عالمی کمپنی کی ایگرند شریشہ لمبی بس میں سوار ہو کر روانہ ہوئے۔ جب بغداد پہنچے ہیں تو درجہ حرارت بہر گردی تھا۔ بس ساتھ ترے ہی فوراً ہم منظہ "حمال" کے ایک خوبصورت محلہ میں واقع اپنے دوست کے گھر کی طرف روانہ ہو گئے پورا ممکان ہی اکٹھنڈ شدہ تھا اس لئے وہاں پہنچنے ہی سکون کا احساس بہا۔ میرادوست ایک جھاڑ جعلہ قسم کی ایک بیوی و سچ قصص لے کر میرے پاس آیا۔ جس کو وہاں کی زبان میں (ہندو شہ) کہتے ہیں۔

مچکو سترخوان پر قسم کے میوہ جات اور کھانے لکھائیے گئے۔ میرے دوست کے گھر والے مجھے اگر بڑے ادب و احترام سے سلام کرنے لگے۔ ان کے والد کا یہ عالم تھا کہ مجھ سے اس طرح معاملہ کر رہے تھے جیسے مجھے پہلے سے جانتے ہوں۔ البتہ ان کی والدہ سیاہ عبا اور ہے دروازے پر اگر کھڑی ہوں اور سلام کیا۔ مرحبا کہا۔ میرے دوست نے اپنی والدہ کی طرف سے مغفرت کی۔ چونکہ بمارے ہیاں مردوں سے معافحہ حرام ہے اس لئے میری والدہ ہاتھ نہیں ملا سکتیں۔ مجھے اس پر بہت تعجب ہوا اور میں نے اپنے دل میں کہا جن لوگوں کو ہم متھم کرتے ہیں کہ یہ دین سے خارج ہیں۔ یہ لوگ یہم سے زیادہ دین کے پابند ہیں۔ اور پہلے کبھی سفر میں جو دن اپنے دوست کے ساتھ گزارے تھے میں نے ملندی اخلاق، عزت نفس، کرامت، اشہامت کو محسوں کر لیا تھا ایسی تواضع و پرہیزگاری جس کا میں نے صحیح متابہہ نہیں کیا تھا اور مجھے یہ احساس ہو گیا کہ ان لوگوں میں میری حیثیت مہماں کی نہیں بلکہ گھر کے ایک فرد ہی ہے اور کویا میں اپنے ہی گھر سی ہوں۔

رات کو ہم سب چھت پر ہونے کے لئے گئے جاں سب کے ہونے کے لبرتاگل لگ  
بچھائے گئے تھے۔ میں کافی دیر تک جاندار ہا اور سیجائی عالم میں یہ جملہ ادا کر رہا تھا: میں جا  
ربا ہوں یا خواب دکھدر ہا ہوں؟ کی واقعی میں بغداد میں سیدی عبدالقدوس حیلائی کے پروں  
میں ہوں؟

میری بڑی اہمیت کو سنکر میرے دوست نے ہنتے ہوئے محمد سے پوچھا ٹیکس ولے علی القادر  
جلائی کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟ بس سچھر کی تھا میں نے تمام وہ کلامات جو ہمارے بیان شہد  
ہیں ایک ایک کر کے بیان کرنا شروع کر دیا۔ اور بتایا کہ وہ قطب الدارۃ ہیں جس طرح محمد صطفیٰ  
سید الائمه میں اسی طرح وہ سید الاولاء ہیں جنکے قدم تمام اولیاء کی گرد نوں پر میں آپ فرمایا کرتے  
تھے: لوگ خانہ کعبہ کا سات مرتبہ طواف کرتے ہیں اور خانہ کعبہ میرے خمیم کا طواف کرتا ہے۔

میں نے اپنے دوست کو یہ کہہ کر قائم کرنا چاہا اک شیخ علی القادر نے بعض میریوں اور جانے  
والوں کے پس جسم طاہری میں آتے ہیں ان کی بیماریوں کا علاج کرتے ہیں۔ ان کی مصیبوں پر یہ یہ  
کو دور کرتے ہیں اور اس وقت میں وہابی عقیدہ (جس سے بہت متاثر تھا) کو بھول گیا تھا یا مکمل راستا تھا کہ  
ساری باتیں شرک باللہ ہیں اور جب میں نے محروس کیا کہ میرے دوست کو ان بالوں سے کوئی دلچسپی  
نہیں ہے تو میں نے اپنے نفس کو مطمئن کرنے کے لئے اس سے پوچھا: آپ کی کیا  
ہے؟ کیا یہ باتیں صحیح نہیں ہیں؟

میرے دوست نے ہنتے ہوئے کہا: سفر کے تھک گئے ہو مو جاؤ ذرا آرام کر لو اکل  
اندا اللہ شیخ علی القادر کی زیارت کو چسیں گے۔ اس خبر کو سن کر میرا دل خوشی سے ٹپیوں اچھینے لگا۔  
اور میرا دل چاہ رہا تھا کاش اسی وقت صبح ہو گئے لیکن نینہ کا غلبہ ہو چکا تھا اور کھپر میں سویا تو روچ  
لختن کے بعد ہی اٹھا۔ میری نماز صحیح بھی وضھا بھوکھی تھی۔ میرے دوست نے بتایا کہ اس نے کمی بار  
مجھے میدا کر رہی کوئی گوشش کی گئی سیکار۔ اس نے اس نے مجھے دیتا کہ میں آرام کر لوں۔

# (خبار) عبد القادر جیلانی (حضرت) مولیٰ الحاظم

ہاشمہ کے بعد بھی ہم لوگ "باب الشیخ" کے لئے روانہ ہو گئے۔ اور میری ائمہ مولیٰ نے اس منبر کی مقام کی زیارت کی جس کی تہذیب جانے کے سب سے میرے دل میں کروٹیں لے رہی تھی۔ میں دوڑنے لگا جیسے کسی کی گود میں اپنے کو گرا دوں کا۔ حضرت میں جاتا تھا میرا دوست سایہ کی طرح ساختہ سما کر رہتا تھا۔ آخر زارین کے اس علاج میں مارنے پہنچنے سمند میں کوڈڑا۔ جو قبر شیخ کی زیارت کے لئے اس طرح ٹوٹے ٹوڑے سختے ہیں جا جی لوگ اُن تین اللہ الحرام پر گرتے ہیں۔ چوڑک باتھوں میں حملائے کر پہنچن۔ سختے اور زارین اس کو لٹانے کے لئے ایک دوسرے پر سبقت کی کوشش کرتے سختے ہیں بھی دوڑ کر دوڑ کرے اٹھاتے۔ ایک تو برکت کے لئے وہی پروفور آنکھا گی۔ اور دوسرا یادگار کے عنوان پر اپنی جیب میں محفوظ کر لیا۔ وہاں نماز پڑھی جس مقدور دعا پڑھی۔ پانی اس طرح پیا جیسے آبِ منجم پر بایوں۔ میں نے اپنے دوست سے کہا کہ آپ اتنی دیر میرا استلنار کیجیے کہ میں اپنے پیوتھی دوستوں کو اسی جگہ سے خریدے ہوئے ان لفافوں پر خط لکھ دوں جن پر قاعم شیخ عبد القادر کے سینے گزند کی تصویر ہے۔ تاکہ اپنے دوستوں پر یہ ثابت کر سکوں اور رشداروں پر بھی کہ میری بلند محنتی دلکھے جس نے مجھے وہاں پہنچا دیا۔ جیسا ہے لوگ نہیں پہنچ سکتے۔ سیال فرست پاکر علوگوں نے ایک توکی ہوٹل میں دوپہر کا کھانا کھایا۔ یہ ہوٹل بغداد کے میں وسط میں واقع تھا۔ اس کے بعد میرے دوست نے کراچی کی شیکسی میں اور جم لوگ کاظمین پہنچنے اس لفظ کی معرفت اسی وقت ہو گئی تھی جب میرا دوست میکھی دوڑا جوڑے سختکار کرنے جوئے اس لفظ کو تحریر کرتا تھا۔ ابھی ہم میکسی سے اتر کر تھوڑی بھی دوڑ جلے ہوئے کو لوگوں کی بہت بڑی جمعیت جس میں زردوں میں بچے سب بیش مل سختے اسی طرف جا رہے سختے جو ہر ہم لوگ روایں سختے۔ یہ لوگ کچھ

سامان بھی اٹھائے ہوئے تھے اس منظر کو دیکھتے ہی مجھے جو کامنڈر یاد آگی۔ ابھی تک مجھے تزلی  
مقصود کا پتہ نہیں تھا۔ اتنے میں کچھ سونے کے قبیلے اور منارے دکھانی دیئے جو انہوں کو چاہیز  
کر رہے تھے۔ مجھے یہ سمجھنے میں دریں لگی کہ یہ شیعوں کی مسجد ہے کیونکہ میں پہلے سے جانتا تھا  
کہ یہ لوگ اپنی مسجدوں کو سونے چاندی سے ملنگے کرتے ہیں جو اسلام میں حرام ہے اس خال نے کہتے  
ہی میرا بھی چاہا کہ میں جانے سے انکار کروں۔ لیکن اپنے دوست کی دلشکنی کا خیال کرتے ہوئے  
غیر اختیاری طور پر اس تھامہ چلا جی گی۔

پہلے دروازے سے داخل ہوتے ہی میں نے دکھابوڑھے بوڑھ سن غیدہ ڈالی جو وہ  
دروازوں کو مس کر رہے ہیں۔ اور کوئے دے رہے ہیں لیکن ایک کافی بڑے سان بورڈ کو دیکھو  
کر مجھے ذرا اسلی ہوئی جس رکھا تھا «ابے حجاب عورتوں کا داخل منوع ہے» اور اسی کے ساتھ امام  
علیؑ کی ایک حدیث بھی لکھی تھی، ایک ایسا زمانہ بھی آئے گا جب عورتیں یہم عربیاں لیں پہنچیں گی۔  
ہم ایک جگہ پہنچے میرا دوست تو اذن دخول پڑھنے لگا اور میں دروازے کو دیکھ دیکھ کر متعجب  
ہوتا رہا جس پر سونے کے بہترین نوش تھے اور پورے دروازے پر قرآنی آیات لکھی ہوئی تھیں۔۔۔

اذن دخول پڑھ کر جب میرا دوست اندر داخل ہونے لگا تو میں بھی اس کے سچے لگ لیا اور  
میرے ذہن میں بار بار بعض ان کتابوں کی چند صفحیں آری تھیں جن میں شیعوں کے فرقہ کا فتویٰ دیا  
گیا ہے۔ میں نے داخل مقام میں ایسے نقش و لکھا رکھی جس کا بھی تصور بھی نہیں کر سکا تھا اور جب میں  
نے اپنے کو ایک غیر ایلوں وغیر معروف ماحول میں پایا تو دہشت زده رہ گیا۔ اور وقتاً فوقتاً میں بڑی خوفت  
سے ان لوگوں کو دیکھا تھا جو ضریح کا طاف کر رہے ہیں۔ رو ڈھور رہے ہیں ضریح کو چوم رہے ہیں اس  
کی لکڑیوں کو پو سے دے رہیں اور بعض تو ضریح کے پاس نماز پڑھ رہے ہیں۔ فوراً اسی میرے  
ذہن میں رسول اللہؐ کی حدیث اگئی: خدا یہودوں اور عیسیٰ میوس پر لعنت کرے انہوں نے اولیاء خدا  
کی قبول کو مسجد بنالیا۔ اور میں اپنے دوست سے بھی دور بھوگیا جو داخل ہوتے ہیں بے تحفاظ رونے  
لگا۔ پھر میں اس کو نماز پڑھتا چھوڑ کر اس لکھے ہوئے زیارت نامہ کے قریب پہنچا جو ضریح پر لکھا ہوا

سختا۔ میں نے اس کو پڑھنا شروع کیا۔ لیکن اس میں لیے عجیب و غریب اسماء کئے جن کو میں جانتا ہی نہیں تھا۔ اس لئے زیادہ حصہ میری سمجھو میں نہیں آیا۔ میں نے گوشہ میں کھڑے ہو کر فاتحہ طرفی اور بچا خداوند! اگر یہ صیت مسلمانوں میں سے بے تو اس پر حرم فرمایا اور دوست کی حقیقت حال کو جانتے والا ہے۔ اتنے میں میرا دوست میرے قریب اگر میرے کام میں یو لا اگر تمہاری کوئی حاجت ہے تو یاں پر خدا سے سوال کرو پوری ہو جائے گی۔ کبھی بختم لوگ ان کو باب الحجۃ سمجھتے ہیں۔ میں نے اپنے دوست کے قول کو سنبھالیا اس سنبھالی کردی جو ملجم معااف کروے۔ میں تو ان بڑے ہول کو دیکھ رہا تھا جن کے نزد میں ذات نہ سبب میں آتی۔ میں سفید سی لمبی لمبی داڑھیاں سروں پر سیاہ و سفید عالم پیشانیوں پر سجدوں کے نشانات، ان کے جھموں سے خوشبوکی لپیٹیں ارسی تھیں، تیرتے نظر رکھنے والے کہ ان میں سے جب بھی کوئی داخل ہوتا تو داڑھیں مار مار کے روئے لگتا تھا۔ اس چیز نے مجھے پی دل و دماغ سے یہ سوال کرنے پر آمادہ کر دیا۔ کیا یہ سارے آنسو جھوٹے ہیں؟ کیا یہ عمر سیدہ لوگ سب ہی غلطی پر میں؟

ان جزوؤں کا مشاہدہ کر کے من حیران و پریشان و باس سے لکھلا۔ جیکہ میرا دوست پشت کی طرف سے چلتا ہوا اللھا لکھیں اس کی پشت صاحب قبر کی طرف نہ ہو جائے۔ برادر و احترام کی بنار پر تھا۔ میں نے پوچھا: کیس کا مقبرہ ہے؟  
دوست: الامام موسیٰ الكاظمؑ۔

میں: یہ امام موسیٰ کاظم کون کوں تھے؟  
دوست: سبحان اللہ تکم مباردار ان اہل سنت نے مغز کو جو پڑھکے سے وابستگی اختیار کر لے ہے۔ میں: (غصہ در نار اٹکی کر ساخت) یہ کچھ آپ نے سمجھ دیا کہ یعنی جھلکے سے تسلک کیا ہے اور مغز کو جیبور دیا ہے؟  
دوست: (محضی دلسرد لالائے ہوئے) برادر آپ جب سے عراق کئے ہیں بابر عبد القادر جیلانی کا ذکر کر رہے ہیں  
آخر یہ عبد القادر جیلانی کون ہیں جن کا آپ اتنا احترام کر رہے ہیں؟

میں: (فودا اور فخر سے) بولا یہ ذریت رسول سے ہیں اگر رسول خدا کے بعد کوئی جنی ہو تو اسی ہوتے!

دوسٹ برا در اکی اسلامی تاریخ یے آپ کو واقفیت ہے؟

میں : بغیر کسی تأمل و تردی کے۔ جی یاں بہے! حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ اسلامی تاریخ کے باہر میں میری علومات مفر کے برادر میں کیونکہ میرے اساتذہ اور مدرسین اس کو پڑھنے سے روکتے تھے اور کہتے تھے: اسلامی تاریخ ایک سیاہ تاریک تاریخ ہے۔ اس کے پڑھنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے لبڑا مثال عرض کروں۔ میرے بلاغت کے اتادام علمی کی کتاب بہج البلاugu کا خطہ شفقیہ پڑھا رہے تھے۔ اس خطہ کو پڑھنے ہوئے میری طرح اور لڑکے بھی متھیز ہو گئے اُخْریں نے سہمت کر کے پوچھ دیا۔ کیا یہ واقعی الامام علمی کا کلام ہے؟ اس تادے کیا: قطعاً بحلا عالیٰ کے علاوہ ایسی بلاغت تھی کو نصیب ہو سکتی ہے؟ اگر یہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا کلام نہ ہوتا تو عالیٰ سلیمان جیسے الشیخ محمد عبدہ، مفتی الدیار المصری قیم کے لوگ اس کی شرح میں اتنا اہتمام نہ کرتے۔

میں : اس وقت میں نے بھا الامام علمی ابو بکر و عمر کو غاصب خلافت کہہ کر مُحَمَّم کر رہے ہیں۔ یعنی کراساد کو غصہ آگی اور مجھے زور سے ڈانتا اور دھمکی دی کہ اگر دوبارہ تم نے ایسے سوالات کئے تو نحال دول گا۔ بھر کرستاد نے اتنا اور اضافہ فرمایا: میں بلاغت پڑھانے آیا ہوں تاریخ کا درس نہیں دے رہا ہوں۔ ہم کو اس تاریخ سے کیا سو کارہیں کے صفحات مسلمانوں کی خونی جنگوں اور قتلوں سے بھرے پڑے ہیں۔ خدا نے جس طرح ہماری تلواروں کو مسلمانوں کے خون سے پاک فیا کریہ رکھا ہے اسی طرح ہمارا فلسفیہ کے کہ اپنی زبان کو سو شتم سے پاک رکھیں۔ اس تادد کی اس دلیل سے میں قانع نہیں ہوا۔ بلکہ اس پر غصہ آکر ہم کو بے معنی بلاغت کی تعلیم دیتے ہیں۔ میں نے اسلامی تاریخ پڑھنے کا نئی مرتبہ ارادہ کی۔ لیکن مصادر و امکانات کی سمجھی راستہ کا روڈ ابھی رہی۔ اویم نے اپنے علم اور اساتذہ میں بھی تھی کہ نہ کھیا جو تاریخ کا اہتمام کرتا ہو یا اس سے دلچسپی رکھتا ہو گو یا سمجھوں نے اس کو طلاق انسیان پر رکھنے اور مطالعہ نہ کرنے پر اجماع کر کھا ہے۔ اسی لئے آپ کو کوئی بھی ایس نہیں ملے گا جس کے پاس تاریخ کی کوئی کامل کتاب ہو۔

دہست، باردار اک اسلامی تاریخ ہے آپ کو واقفیت ہے؟

میں : بغیر کسی تأمل و تردود کے۔ جی ہاں ہے! حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ اسلامی تاریخ کے بارے میں  
مریٰ اعلومات مفر کے برادر میں کیونکہ میر ساسانہ اور مددگار اس کو پڑھنے سے روکنے تھے  
اور کہتے تھے: اسلامی تاریخ ایک سیاہ تاریک تاریخ ہے۔ اس کے پڑھنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے  
بطور مشال عرض کروں۔ میرے بلاغت کے اتنا دام حلیٰ کی کتاب شیخ الدیانہ کا خطہ شفیقیہ  
پڑھا رہے تھے۔ اس خطہ کو پڑھنے ہوئے میری طرح اور لشکر کی متحیر ہو گئے آخر ہی نے  
ہمٹ کر کے پچھری لیا۔ کیا یہ واقعی الامام حلیٰ کا کلام ہے؟ اسنا دے کہا: قطعاً مثلاً علیٰ کے  
علاوہ ایسی بلاغت کسی کو نصیب ہو سکتی ہے؟ اگر یہ حضرت حلیٰ کرم اللہ و چرہ کا کلام نہ ہوتا تو عذر  
مسلمین جیسے ارشیخ محمد عبید مفتی الدیار المصری قدم کے لوگ اس کی شرح میں اتنا اہتمام نہ کرتے۔

میں : اس وقت میں نے بجا الامام حلیٰ ابو یکبر و عمر کو خاص خلافت کہکھر کر چکر کر رہے ہیں، بین کر اساد  
کو خصہ آگئی اور مجھے زور سے ڈانتا اور چمکی دی کہ اگر دوبارہ تم نے ایسے موالات کئے تو کمال  
دول گا۔ کھڑک اسنا دے ادا رضا فریما: میں بلاغت پڑھانے آیا ہوں تاریخ کا دس نہیں دے  
رہا ہوں۔ یہ کو اس تاریخ سے کیا سر کا حس کے صفحات مسلمانوں کی خلائق جنگوں اور قیصر سے  
بھرے پڑے ہیں۔ خدا نے جس طرح ہماری تلواروں کو مسلمانوں کے خون سے پاک یا کریزہ  
رکھا ہے اسی طرح جبار اولیضہ کے کافی زبان کو سیاست کے پاک گھویں۔ اسنا د کی  
اس ذیل سے میں قافع نہیں ہوا بلکہ اس پر خصہ آگئا کہ ہم کو بے معنی بلاغت کی تعلیم دیتے  
ہیں۔ میں نے اسلامی تاریخ پڑھنے کا کافی مرتبہ ارادہ کی۔ لیکن مصادر و امکانات کی سمجھی رآ  
کاروڑا بندی رہی۔ اور یہم نے لئے حلیٰ، اس نتھے میں بھی کسی کو نہ دیکھا جو تاریخ کا اہتمام کرتا  
ہو یا اس سے دوچھپی رکھتا ہو گویا۔ سچوں نے اس کو طلاق فسیان پر رکھنے اور مطالعہ  
ذکر نہ راجح اک جماعت کر کھا بے۔ کسی نئے آپ کو کوئی سمجھی ایں نہیں ملے گا جس کے پاں تاریخ  
گی کوئی کامل کتاب ہو۔

بارے میں پوچھا جو اب سے مجھے اندازہ ہوا کہ وہ کوئی ڈاکٹر ہے جو غیریں آنے والا ہے ابی اشتاد میں یہ دوست نے کہا: میں آپ کو میاں پر اس لئے لا یا ہوں کہ آپ کا تعارف ایک ڈاکٹر سے کرا دوں جو تاریخ کا سب سے بڑا ماہر ہے۔ اور بعد ادین پیور سٹی میں تاریخ کا پروفسر سے اس نے عبد القادر جیلانی پر مقاولہ کر کر ڈاکٹریت کی ذکری حاصل کی ہے شاید وہ آپ کے لئے مفید ہو گئے میں تاریخ کا اک پرہیز ہوں۔

یہ لوگوں نے وہاں کچھ ٹھنڈا اپیا اتنے میں وہ ڈاکٹر مجھی آگی۔ میرا دوست اس کے احترام میں محض اپنے گلہ اور اس کو سلام کر کے مجھے اس کے سامنے پیش کرتے ہوئے کہا: ان کو کچھ عبد القادر جیلانی کے بارے میں بتائیے اور ہم سے اجازت لے کر کسی کام سے چلا گیا۔ ڈاکٹر نے میرے لئے ٹھنڈا انگلویا اور محمد سے میرخان، شہر پیشہ و عیزہ کے بارے میں پوچھنے لگا۔ اسی طرح اس نے مجھ سے بھائیوں میں عبد القادر جیلانی کے بارے میں جو چیزیں مشہور ہیں۔ مجھے بھی ان کے بارے میں بتائیے۔

میں نے اس سلسلہ میں ڈاکٹر سے بہت سارے واقعات بتائیے۔ میاں تک کہ میں نے بتایا ہماری طرف مشہور ہے شب معرج جب جریل آگے بڑھنے سے ڈر گئے کہ جہیں جل نہ جاؤں تو جا۔ عبد القادر نے رسول خدا کو اپنے کندھے پر سوار کریں۔ اور رسول اللہ نے فرمایا: میرے قدم تیری گردن پر اور تیرے قدم قیامت تک لویا وکی گردنوں پر ہوں گے۔

ڈاکٹر میرا کلام سن کر بیٹھ ہوا۔ اب مجھے یہ نہیں معلوم کہ ان حکایات کو سنکرنا بیا اس ٹینسی استاد پرپنا جو اس کے سامنے بیٹھا تھا۔ اولیا اور صاحبین کے بارے میں تھوڑی دیر مناقش کر کے بعد ڈاکٹر بولا: میں نے سات سال تک حقیق و خیالوں کی اور اس درمیان متعدد حمالک کا سفر کیا۔ مثلاً پاکستان، اگری، مصر، بريطانیہ اور تمام ان مقامات پر گیا۔ جیاں اب یہ مخطوطات تھے جو عبد القادر جیلانی کی طرف مسوب تھے۔ ان مخطوطات کو دیکھا ان کی تصویریں حاصل کیں۔ لیکن کہیں سے یہ نہیں ثابت ہوتا کہ عبد القادر سلالہ رسول سے تھے۔ زیادہ سے زیادہ ان کے اولاد و احفاد کی طرف جوا شعار مسوب ہیں ان میں ایک شخص نے کہا ہے: میرے جد رسول اللہ تھے۔ اور اس کو رسول کی اس حدیث

چل کیا گی ہے کہ آنحضرت نے فرمایا: میں ہر منقی کا جد ہوں۔ جس کا بعض عمل اکاہی خیال کھی ہے۔ اور جو بات میرے تزویہ کی ثابت ہے وہ یہ ہے کہ عبد القادر ایرانی انسل تھے۔ عرب نہیں تھے ایران کے ایک شہر جدیان (گلستان) میں پیدا ہونے تھے۔ اور اسی لئے جیلانی کہا جاتا ہے پھر یہ لعلات کے تھے وہی تعلیم حاصل کی اور اسے وقت میں مرک ہوئے جب اخلاقی برائیاں عروج پڑیں۔

جیلانی ایک زادِ قدر کے ادمی تھے لہذا لوگ ان سے محبت کرنے لگے ان کے مرن کے بعد لوگوں نے ۶ الطوفیۃ القادریۃ کی بنیاد تھی جو انھیں کی طرف منصب یہ جیسا کہ ہر صوفی کے مانتے والے ایسا ہی کرتے ہیں پھر اپنی بات آگے بڑھاتے ہونے کہتے ہیں یہ واقعہ ہے کہ عربوں کی حالت اس سلسلہ میں بہت بہترین افسوسناک ہے۔

اس سے میری رگ وہابیت پھر کل اٹھی۔ میں نے ڈاکٹر سے کہا: اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ بھی دہابی الفکر ہیں۔ آخر وہ لوگ بھی تو ہیں کہتے ہیں جو آپ فرماتے ہیں کہ کوئی ولی وغیرہ نہیں ہے۔ ڈاکٹر: جی نہیں! میں دہابی نہیں ہوں۔ مسلمانوں میں افسوسناک بیماری یہ ہے کہ یا تو جد افراط پر میں یا تھریط پر یا تو وہ ہر اس خرافات تک کو مان لیں گے جس پر نہ کوئی عقلی دلیل ہے نہ قلائق اور یا ہر چیز کو جھبلا نے پر قل جائیں گے۔ چلے وہ ابیاء کے معجزات ہی ہوں۔ بلکہ اپنے بھی کے معجزات اور حدیثوں کا معرف اس لئے انکار کر سمجھتے ہیں کہ ان کی خواہش ت کے مطابق نہیں ہیں یا جو من گھٹت عقیدہ ان کا ہے اس عقیدہ کے خلاف ہے۔ کچھ لوگ مشرق کی کہتے ہیں تو کچھ مغرب کی۔

صوفی لوگ کہتے ہیں کہ شیخ عبد القادر کا ایک بھی وقت میں بعد ادا و فتویں دونوں جگہ پورچا مکن ہے وہ ایک بھی وقت میں ٹیونس کے مرضی کو شفادے سکتے ہیں اور عین اسی وقت دجلہ سے ڈوبنے والے کو نکال سکتے ہیں یا افراط ہے۔ دہابی۔ صوفیوں کے بالکل برخلاف۔ ہر چیز کو جھبلا تے ہیں۔ انتہا یہ ہے کہ اگر کوئی نبی کو وسیلہ بنائے تو اس کو بھی مشک کہتے ہیں یا تھریط ہے۔ برادر نبی درست ہے نہ وہ بلکہ جیسا کہ خدا نے کہا ہے:

وَلَكُذلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَةً وَسَطَّأْتُكُمْ لَوْا مُشْهَدَاءَ عَلَى الْأَنْسَى (پ. شیعی، آیت ۱۲)

ترجمہ: اور اجس طرح نہاری قبلہ کے بارے میں ہایت کی) اسی طرح تم کو عادل امت بنایا تاکہ  
آگوں کے مقابلہ میں تم گواہ بن۔ اور رسول (محمد) نہارے مقابلہ میں گواہ نہیں۔ جب کو اس طرح ہم باشیں۔  
ڈاکٹر کاظم مجھے ہبہ لپندا ہے میں نے اس کا مٹکریہ ادا کیا۔ اور جو کچھ اس نے مجھا سختاً اس پر لپٹے  
اطینان کا انہل رک۔ ڈاکٹر نے اپنا یونیک سکھول کر عبدالقادر جيلاني کے بارے میں اپنی لکھی ہوئی ایک کتاب  
محفل بطور پریشیں کی۔ اور کھانے کی دعوت دی۔ لیکن جسی معدودت کر لی۔ پھر ہم لوگ سمجھتے ہیں کہ  
رسے۔ سمجھی ٹیوپس کے بارے میں کبھی شمال افریقہ کے بارے میں یہاں تک کہ جمار اور سست و اپر آیا  
اور ہم لوگ رات کو گھر پہنچے۔ پورا دن زیارتیں اور سجحت و مباحثہ میں گزار دیا تھا مجھے عکن کا  
حسس ہو رہا تھا۔ لہذا لٹھتے ہی سوگی۔

علی الصباح اکھر کرنماز پڑھی۔ اور اس کتاب کا مطالعہ شروع کر دیا جو عبد القادر کے زندگی سے متعلق تھی۔ میرا درست اس وقت اٹھا جب میں آدمی کی تاب پڑھ چکا تھا۔ اور وقت اوقتنا کو تھوڑی تھوڑی دیر کے بعد ناشستہ کے لئے آتارا۔ لیکن جب تک میں نے کتاب ختم نہیں کر لیتھا کے لئے نہیں رہا۔ اس سے گوپا مجھے باندھ دیا تھا اور مجھے شک ہو گیا تھا مگر شک زیادہ تر نہیں رہا۔ عراق سے لکھتے لکھتے شک دور پڑھ کا تھا۔

# شک و سوالات

تین دن تک اپنے دوست کے پیاس مبتلأ رام کرتا رہا اور زمان لوگوں کے بارے میں چوتھا جنہوں میں نے انتخاب کیا تھا کویا یہ لوگ چاند پر رہنے والے تھے۔ (اگر ایسیں تھا تو ان کے بارے میں لوگوں نے صرف رہا اگر اور غلط پوچھنے کیوں کئے تھے؟ ان کی معرفت کے لفڑیان کو کیوں ناپسند کرتا رہا۔ اور کیوں ان کی طرف سے کہنے رکھتا تھا؟) شامیان سب پوچھنے والوں کا تشویج ہے۔ جو مسلسل ان کے خلاف کئے جاتے تھے کہ یہ لوگ علیٰ کی پرتشیش کرتے ہیں اور طبقے امہ کو خدا کا مرتبہ دتتے ہیں اور سمجھتے ہیں خدا ان کے اماموں میں حلول کئے ہوئے ہے یہ لوگ خدا کے یہاں پہنچ رہے تھے (مجاہد) کو سمجھدے کرتے ہیں۔ یہ لوگ قبر رسول پر صرف اس لئے آتے ہیں۔ جیسا کہ میرے پڑھ کی والپی پرسانی کی کرتے تھے۔ — کہ قبرِ مطہر پر غلامت و گنگی دالیں اسی لئے مسعود یوں نے گرفتار کر کے ان کو قتل کرنے کا حکم دے دیا..... اور یہ لوگ ..... اور یہ لوگ ..... جو جی چاہے ان کے بارے میں کہے کوئی روک لوگ نہیں سمجھے۔

ذرا سچے مسلمان ان چیزوں کو سن کر شیعوں سے کہیے کہنے نہ رکھے گا اور ان کو کوئی رذیغہ نہ رکھے گا بلکہ ان سے مقابل پر کیوں کرایادہ نہ ہو گا۔

لیکن میں (اپنے ان تجویبات کے بعد) کیوں کر ان پوچھنے والوں کا لیفٹ کر دوں۔ میں نے جو کچھ مجبوجا ہے یا سلسلے یا انکھوں دیکھا اور اپنے کافیوں سنا ہے اب تو ان کے درمیان رہتے ہوئے یہ ہفتہ سے زیادہ ہو گی۔ میں ان کی بربات عقل و منطق کے مطابق پائی۔ ان کی باتیں عقولوں میں ارجمندی ہیں۔ بلکہ کچھ پوچھئے تو ان کی عبادتیں نمازیں دعا میں اخلاقی عملاء کا احترام مجھے اتنا پسند آتا ہے کہ میں تنکر نہ لکھ کر کاش میں بھی ان کی طرح لگو جانا۔ میں خود اپنے سے بچھا ہوں کیا یہ لوگ واقعی رسول اللہؐ کو

کونا پسند کرتے ہیں؟ میں جب بھی حضور کا نام لیتا ہوں — اور زیادہ تر ان لوگوں کا امتنان لینے کے لئے ایس کرتا ہوں — تو یہ لوگ دل و جان اور پورے خصوص کے ساتھ زور سے سمجھتے ہیں : اللهم صل علی محمد وآل محمد۔ پیچے میں یہ بھی سوچتا تھا کہ کہیں لوگ منافت نہ برستے ہوں۔ لیکن جب میں نے ان کی کتابوں کو پڑھا تو پہلے جلا کر یہ لوگ شخصیت رسولؐ کی اس قدر احترام، اقدام، تصریح کے قابل ہیں جس کا عشرت شیر بھی ہماری کتابوں میں نہیں ہے تو میری ساری بد گھانی دوڑ ہو گئی۔ یہ لوگ تو رسولؐ کو قبول از بعثت بھی اور بعد از بعثت بھی معصوم مانتے ہیں اور یہم ابی شست و الجاعت صرف تبلیغ قرآن کے مسلمان میں معصوم مانتے ہیں اس کے علاوہ ان کو اپنا جیسا خطاب کاران مانتے ہیں۔ بلکہ ہم تو اخضرتؐ کو خطاب کارا اور بعض صحابہ کی رائی کو خطاب سے مبرأ سمجھتے ہیں ہمارے پاس اس کی بہت سی مثالیں ہیں۔ حالانکہ شیعہ حضرت کسی بھی قیمت پر رسولؐ کی فلسفی اور دوسروں کی تصویر کو تسلیم ہی نہیں کرتے پھر ان تمام باتوں کے باوجود میں کیسے مان لوں کہ شیعہ رسولؐ کو ناپسند کرتے ہیں؟

یہ کیسے ممکن ہے ایک دن میں نے اپنے دوست سے درج ذیل گفتگو کی اور اس کو فرم دایا کہ بالکل صاف بات کرو۔ گفتگو یہ تھی۔

میں : کیا آپ لوگ حضرت علیؓ رضی اللہ عنہ و کرم اللہ وجہ کو نبی مانتے ہیں؟ کیونکہ آپ لوگوں میں سے جو بھی ان کا تذکرہ کرتے ہے علیؓ السلام مژوہ لکھا دتا ہے۔

دوسرا : نہیں نہیں! ہم لوگ جب امیر المؤمنین یا کسی امام کا ذکر کرتے ہیں تو علم اللہ عاصم اللہ عاصم کہتے ہیں۔ لیکن اس کا مطلب یہ گزر نہیں ہے کہ وہ حضرات انبیاء ہیں۔ یہ حضرات ذریت رسولؐ اور اخضرت کی عترت ہیں۔ جن پر خدا نے قرآن میں صلوٰۃ وسلم بھیجنے کا حکم دیا ہے۔ اس لئے ہم لوگ عظیم الصلاۃ والسلام بھی سمجھتے ہیں۔

میں : ہر ادمیم ہم لوگ صرف رسولؐ اللہ اور آپ سے بہتے والے ابیا، پر صلاۃ وسلم کے قابل ہیں اس میں حضرت علی اور ان کی اولاد رضی اللہ عنہم کا کوئی ذیل نہیں ہے۔

میں : میں آپ سے خواہش کرتا ہوں کہ آپ مزید مطالعہ کریجیے تاکہ حقیقت واضح ہو جائے۔  
 میں : میرے دوست میں کون سی کتاب پڑھوں؟ تب آپ نے حجت بنہیں فرمایا تھا کہ احمد امین  
 کی کتب میں شیعوں پر حجت نہیں ہیں۔ تو کچھ رسمی طرح شیعوں کی کہ میں ہمارے لئے حجت  
 نہیں ہیں۔ اور نہ ہم ان پر بھروسہ کرتے ہیں۔ کیا آپ نے نہیں کہا تھا، عیسائیوں کی  
 جو کتابیں معتقد ہیں۔ ان میں حضرت عیسیٰ کا قول تحریر ہے کہ: یعنی خدا کا بیٹا ہوں جب کہ  
 قرآن کھتا ہے۔ اور قرآن اصدق القائمین ہے۔ حضرت عیسیٰ کی زبانی نقل کرتے  
 ہوئے: میں نے نوان سے صرف وہی کہا تھا جس کا تو نے حکم دیا تھا کہ اس خدا کی

عبادت کرو جو میرا اور تھارا (سبکی کام) رب ہے۔

دوسرا: جیسا کہ میں نے کہا تھا اور آپ سے بھی جس کا مطالباً کرتا ہوں وہ ہمیں ہے کہ آپ عقل  
 منطق کو استعمال کریں اور قرآن کریم اور سنت صحیح سے استدلال کریں جب گھنٹوں کی  
 مسلمان سے ہو۔ لیکن الگھنٹوں کسی ہمپوڈی یا عیسائی سے ہو تو استدلال قرآن سے نہیں  
 کیا جائے گا

میں : میں کس کتاب سے حقیقت کا پتہ لکھاؤں کیوں کہ ہر مولف، ہر فرقہ، ہر زندہب کا دعویٰ ہے  
 کہ وہی حق پر ہے باقی سب باطل پر ہیں۔

دوسرا: میں بہت ہی بدی چیزیں دلیل پیش کرتا ہوں مسلمان اختلاف مذاہب و اشیاء فرق  
 کے باوجود اس دلیل پر متفق ہیں مگر آپ نہیں جانتے یہ تعجب ہے۔ آپ دلائیجئے، دین  
 فردی ہی علمًا، انجیل یہ بتائے کیا آپ نے یہ آیت پڑھی ہے:

إِنَّ اللَّهَ وَمَا لَهُ كُلَّتَهُ يَصْلُوُنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْلُوا  
 عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا وَاتَّكِلُوا (۱۷۶) سنت (احزاب) آیت ۱۷۶

امیں شک نہیں کہ خدا اور اس کے فرشتے پیغمبر (او ان کی آل) پر درود سمجھتے ہیں۔ تو  
 اے ایماندارو! تم بھی درود سمجھتے رہو اور برآپ سلام کرتے رہو: — کی اندر ہر ٹھیک ہے؟

شیعہ و سنی تمام مفترضین کااتفاق ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو اصحاب کرام رسول اللہ کے پاس آگئی بولے : ہم کو یہ قو معلوم ہو گیا کہ آپ پر کمزور سلام یسی جیسیں۔ لیکن یہیں معلوم کیونکہ در عدہ یسی جیسیں تو آنحضرت نے فرمایا اس طرح کہو :

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ حَمَّا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ فِي  
الْعَالَمَيْنِ إِنَّكَ حَمِيدٌ وَمُحَمَّدٌ عَلَيْكَ

اور دیکھو میرے اور کچھی دم کئی درود نہ سمجھیں ! اصحاب نے لو جھا سر کارڈ پر دم کئی درود کیا ہے فرمایا : اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ كَمَنْ حَصَّبَ هُوَ جَانَا (سنو) خدا کامل ہے کامل بھی کو قبول کرتا ہے ان تمام ایسے کی وجہ سے صحابہ اور تابعین سب نے رسول خدا کے حکم کو سچاں لی اور وہ سب نے محمل درود سمجھا کرتے تھے اسی لئے امام شافعی نے اہل بیتؑ کے لئے فرمایا ہے

يَا أَلْ بَيْتَ رَسُولِ اللَّهِ حَبْكُمْ + فَرِضْ مِنَ اللَّهِ فِي الْقُرْآنِ أَتَلَمْ  
كَفَلَكُمْ مِنْ عَظِيمِ الْعِدَاءِ شَكْمُ + مِنْ لِمَصِيلِ عَلَيْكُمُ الْأَصْلَاقَةَ لَهَا

اے اہل بیت رسول نہ تھا ری محبت تو اس قرآن میں واحب کی کئی ہے جس کو خدا نے نازل فرمایا ہے تھا ری جلالت قدر کے لئے یہی بات کافی ہے کہ جو تم پر (نماز میں) درود نہ سمجھے اس کی نماز نماز ہی نہیں ہے۔

میرے دوست کا کلام میرے کافلوں میں کسی گھوٹ رہا تھا اور دل میں اتر تاجارہ تھا اور میرا نفس اس کو قبول کرنے پر آمادہ تھا۔ باقی میں نے یہ بات تھی کتاب میں پڑھی تھی مگر اس وقت زور دیتے کے باوجود کتاب کا نام یاد نہیں آ رہا تھا۔ میں نے آسانی سے یہ کہ ہم لوگ بھی جب رسول پر درود سمجھتے ہیں تو اُل واصحاب سب ہی پر صحیح ہیں۔ لیکن شیعوں کی طرح صرف حضرت علیؑ کے ذکر پر علیہ السلام نہیں تھے میرے دوست نے مجھ سے پوچھا۔ سمجھاری کے بارے میں کیا خیال ہے؟ وہ سبی تھے یا شیعہ؟ میں : اہل سنت والجماعت کے بڑے جلیل القدر امام تھے۔ خدا کی کتاب کے بعد ان کی کتاب تھا مکالمہ پر سے زیادہ صحیح ہے۔ میرے اتنا کہنے پر میرا دوست اسما اور اپنی لا ایکبری سے صحیح جاری لکھاں

لایا۔ اور بخاری مکھول کر حبس صفحہ کو تلاش کر رہا تھا۔ تلاش کر کے مجھے دیا اور کہا پڑھوا میں نے رہا  
شروع کی: مجھے فلام بن فلام نے بیان کی اور اس سے علیؑ نے الخ میری الکھول کو لفظیں  
نہیں آرہا تھا اور انیجھ بہا کہ مجھے شبہ ہے نکاح کیا یہ واقعی صحیح بخاری ہے؟ میں بے صینی کے  
ساٹھ صفحہ اور کور کو دیکھنے لگا۔ جب میرے دوست کو اس ہوا کہ مجھے شک ہے تو اس نے مجھ  
سے کتاب لے کر ایک دوسرا صفحہ نکال کر دیا۔ اس میں تھا مجھے علی ابن الحسین (علیہما السلام) نے  
بیان کیا۔ اس کو دیکھنے کے بعد میں نے کہا سمجھان اللہ از میرا دوست (شاد) میرے اس جملہ سے  
قافیٰ ہو کر مجھے تمہارا چھوڑ کر جاؤ۔ اور میں سوچنے لگا۔ بار بار ان صفحات کو الٹ کر دیکھتا رہا  
اور پھر اس کرتا رہا کہ ایک کتاب کہاں چھپی ہے؟ دیکھا تو مفرکی شرکت انجلیسی والادہ کی  
مطبوعہ ہے۔ اور میں نے شرکی سمجھی ہے۔

خدا یا! میں کب تک مکابرہ کروں کب تک شرمی کروں اس نے تو بخاری بجا ہی جسے دل میں کر دی  
اور امام بخاری قطعاً شید نہیں تھے۔ یہ تو سیوں کے اماں اور بہت بڑے محدث تھے کیا میں یہ حقیقت تسلیم  
کروں یعنی ان کی طرح علی علیہ السلام مجھے بلکوں لیکن مجھے دلگاں ہے کہیں اس حقیقت کے ماتھے کیوں کی اور  
حقیقوں کو نہ مانتا پڑے۔ مجھے اس حقیقت کا اعتراض پسند نہیں ہے۔ میں اپنے دوست سے دوڑ پڑت  
کھا چکا ہوں۔ ایک تو جدید تعلیم کی قدرست کو جو ہر کوئی مجھے اعتراض کرنے پڑا تھا کہ امام مکھی الکاظمؑ ان  
سے اولی ہیں۔ اور یہ بھی تسلیم کر دیا تھا کہ علیؑ کے ساتھ علی علیہ السلام جائز ہے لیکن اس ترہ بحکمت نہیں کھانا  
چاہتا۔ اسے میں وہی لوگوں جو کچھ دلوں پہلے معرفی مانا ہو اعام تھا اپنے اور پوری کرتے ہیں، ازہر ترقی کے  
عمل و میری تعریف کرنے تھے نہیں تھے۔ اور آج میں اپنے کو مغلوب، بحکمت خودہ مکھول کر دیا  
ہوں۔ وہ بھی کون لوگوں کے سامنے! جن کو بھی غلطی پر سمجھا کرتا تھا۔ میں لطف شید کو کالی سمجھتا تھا۔

(درحقیقت) تکڑا اور ہت ذات ہے۔ یہ امانت، عصیت، الجوج ہیں ہے۔ خدا وہا! مجھے  
رشد کا الہام کر دے! میری (حقیقت کے قبول کرنے پر) مد فربا چاہے وہ تلخ ہو! پروردگار امیری بجلد  
و بحیرت کو مکھول دے! مراتب تسلیم کس میری بہیت فرمائی، مجھے ان لوگوں میں سے قرار دے جو بالف

کو سن کر اچھی بات کی پیروی کرتے ہیں۔ خدا یا مجھے حق دکھادے مجھے حق کے پیروی کی توفیق حاصل کرے۔ میری لخیں باطل کو باطل قرار دیدے مجھے اس سے سختے کی توفیق عطا فرمائے۔ میرا درست جب گھروالیں آیا تو میں لپنے ان دعائیہ کلمات کی سخراز کر رہا تھا۔ اس نے ملکتے ہوئے کہا: خدا ہم کو تم کو تمام مسلمانوں کو ہدایت دے اور خدا نے کہا ہے: جو لوگ ہماری راہ میں ہجاد کرتے ہیں یہ ان کو لپنے راستہ کی ضروری ہدایت کرتے ہیں اور خدا تو احسان کرنے والوں کے ساتھ ہے: اس آیت میں جہاد سے مراد حقیقت تک پہنچنے کے لئے علمی بحث و مباحثہ کرنے ہے جو شخص حق کا مسلماً تھی ہوتا ہے خدا اس کو حق کی طرف ہدایت کرتا ہے۔

# نجف کا فر

ایک رات میرے دوست نے مجھے بتایا کہ انت لندن جنف علیس گے۔ میں نے پوچھا تجھن کیا ہے؟ اس نے کہا وہاں حوزہ علمیہ ہے اور الامام علیؑ اعین ابی طالب کا مرقد (اطهر) ہے مجھے اس پر زیارت بہرا کر حضرت علیؑ کی قبر مشہور کیتے ہے؟ کیونکہ ہمارے بزرگ کہتے ہیں سیدنا علیؑ کی قبر معروف کامیابی میں موجود نہیں ہے۔

ہم لوگ ایک ہمومنی گاڑی پر سوار ہو کر کوفہ پہنچ دیاں ہم اتر گئے۔ مسجد کوہ جو ایک اسلامی آثار قدیمہ میں سے ہے اس کی زیارت کی۔ میرا دوست تاریخی چیزوں کو دکھاتا رہا۔ مسلم بن عقیل اور ہاشمی بن عزودہ کی زیارت کرائی۔ اور مختصر اان کی شہادت کا ذکر کی۔ اور مجھے اس محاذ میں مجھی لے گی جس میں حضرت علیؑ کو شہید کیا گی تھا۔ اس کے بعد ہم نے امام علیؑ کا وہ مکان بھی دیکھایا۔ جس میں آپ لپنے دونوں مٹیوں سیدنا حسنؑ و سیدنا حسینؑ کے ساتھ رہا کرتے تھے۔ اس مکان میں ایک کنواں بھی ہے جس کے پانی سے یہ لوگ وضو بھی کرتے تھے اور اسی کے پانی کو پینے تھے۔ میں نے وہاں ایسی روحا نیت محسوس کی کہ اتنی دیر کے لئے دنیا و فیصلہ کو فراموش کر بیٹھا۔ اور میں امام علیؑ کے زبد میں ڈوب گیا کہ آپ امیر المؤمنین اور چوتھے خلیفہ راشد ہو کر بھی ایسی معمولی نزدگی سے بکرستے تھے۔

یہ بات لاائق توجہ ہے کہ وہاں کے لوگ بڑے باسروت و متواضع ہیں۔ ہم لوگ جھر سے گزر جاتے تھے لوگ اخترنا کھڑے ہو جاتے تھے۔ اور ہم ہو سلام کرتے تھے میرا دوست ان میں سے اکثر کو پہاڑا بھی تھا۔ معبد کوفہ کے مدینے ہماری دعوت کی وہاں ہماری ملاقات سن

کے سچوں سے ہوئی اور وہ رات اسی کے پاس ہم لوگوں نے بڑی راحت و آرام سے لبکی۔ مجھے توہر محکوم ہو رہا تھا۔ جیسے اپنے قبیلہ و خاندان میں ہوں۔ وہ لوگ جب اہل منش و الماعت کا ذکر کرتے تو سمجھتے: ہمارے سنی بھائی! ہم ان کی گفتگو سے جب ماؤں ہو گئے تو ہم نے بلور امتحان لیفٹ سولاس بھی کئے کہ دیکھیں یہ لوگ کہاں تک سچے ہیں؟

اس کے بعد ہم بھفت کے لئے روانہ ہو گئے جو کوفہ سے دلخیلہ مرید کے فاصلہ پر ہے۔ وہاں پہنچتے ہی مجھے بعد اد کی مسجد الکاظمیہ کی یاد تازہ ہو گئی کہ سنبھلی مزارے جن کے نجع میں خالص سوتے کامگینہ تھا۔ شیعہ زائرین کی حسی عادت ہم نے بھی اذن دخول پڑھ کر حرم امام علیؑ میں قدم رکھا۔ یہاں مجھے (حضرت امام ابووسی الکاظمؑ کی مسجد) جامع سے زیادہ تعجب خیز ہے کہ ہماری دی۔ اپنی عادت کے مطابق میں نے فاتحہ پڑھی لیکن یہ شکر ہر حال رہا کہ ایسا قبر میں امام علیؑ کا جسم ہے؟ میں نے اپنے کو قلع کرنا چاہا۔ یہیں کہاں کوئہ کادہ سادہ سامکان جس میں امام علیؑ رہتے تھے اور ہمارا یہ ایسی نظر ہے کہ دل میں کہاں اس کا دل۔ جب کہ پوری دنیا میں مسلمان فاقوں سے مر رہے ہوں تو یہی علیؑ اس سو نے وچاندی پر راضی ہو سکتے ہیں؟ خصوصاً جب کہ اسستہ میں فہراؤ ہائے پھیلانے گزرنے والوں سے بھیک مانگ رہے تھے۔ میری زبان حال کہہ رہی تھی۔ اے شیعو! تم غلطی پر ہو کم از کم اک غلطی کا تو اہتراف کر جی لو کہ رسول اکرم نے حضرت علیؑ کو تمام قروں کو برادر کرنے کے لئے تھیں تھا۔ پھر آخر یہ ہونے وچاندی سے لمبی ہوئی قبریں! اگر یہ شرک بالذمہ بھی ہوں تو کم از کم ایسی فاش غلطی خود رہے جس کو اسلام معاف نہیں کر سکتے۔

میرے دوست نے ایک خشک مٹی کے نکٹے (مسجد کاہ) اکی طرف ہاتھ پڑھاتے ہوئے مجھے پوچھا کیا تم بھی نماز پڑھنا چاہئے ہو؟ میں نے تیری سے جواب دیا۔ ہم لوگ قبور کے لئے گرد نماز نہیں پڑھا کرتے دوست نے کہا اچھا تو پھر اتنی دریافت کر کے میں دو رکعت نماز پڑھ کر آجائوں۔ اس کے انتظار میں مفریح پر جو چیزیں مٹکی ہوئی تھیں ان کو پڑھنے لگا اور سنبھلی جاں پر کے نجع سے اندر کی چیزوں کو دیکھنے لگا جس کے اندر دنیا کے سکوں کے ڈھیر پڑھے ہوئے تھے

درہم ریال، دینار، لیرہ سب بھی کچھ یہ وہ تمدنے تھے جو زاریں ضریح کے اندر ڈال دیا کرتے تھے مگر وضک کے متعلق جو امور خیر انجام دئے جائیں۔ ان میں یہ بھی شرکیہ مہماں۔ وہ سکاتے تریادہ تھے کہ میرا خیال ہے مہماں میں جمع ہوئے ہونگے لیکن میرے دوست نے بھی بتایا کہ ذمہ دار حضرات روزانہ فراز عثاڑ کے بعد ان سکوں کو نکال لیتے ہیں۔ یہ صرف ایک دن میں ڈالے گے بسکے ہیں۔

میں اپنے دوست کے پچھے پچھے مدھپس ہو کر لھلا گویا۔ میری تمنا یہ رہی کہو کاش اسی سے تھوڑا سا مجھے بھی مل جاتا۔ یافھرا اوسکیں پر تقیم کر دیا جاتا۔ کیونکہ فقرا، اوسکیں کی تعداد بھی الی ماش اللہ تھی۔ روضکے چاروں طرف جو دیوار گھمنی ہوتی ہے۔ روضے کے کل میں ادھر ادھر بھی لگا کہیں پر نماز جاعت ہو رہی تھی۔ اور ایک دنہیں کئی کمی اور کمیں پر کوئی خطبہ نظر پر کر رہا تھا اور لوگ بیٹھے سن رہے تھے خطبہ بڑے اور پچھے مسٹر یتھا، اتنے میں کچھ لوگوں کے رونے کی آوازیں بھی آئیں۔ کچھ سک سک کر رور ہے تھے کچھ کچھ زور زور سے اور اپنے سریز پر ہاتھ مار رہے تھے۔ میں نے چاہا کہ دخوت سے پوچھوں کہ ان لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کرو رہے ہیں اور سریز کوٹ رہے ہیں کہ اتنے میں ہمارے قریب سے ایک جزاہ گزار بعض لوگوں کو دیکھا کر محسن سے چھڑا کھڑا رہے ہیں اور اس میں میت کو رکھ رہے ہیں۔ اسی وقت میرا خیال یہ ہوا کہ اس عزیز میت پر یہ لوگ دوڑ رہے ہوں گے۔

# علماء سے ملاقات

میرا دوست حرم کے ایک گوشنہ میں بنی ہولی ایک اسمی مسجد بس لے گا۔ حال پوری تر میں سجادہ پھما ہوا تھا اور اس کے محاب میں بہت بی جلی اور عدہ خطے قرآنی آیات الحکیمی پڑھیں۔ میری نظر ان حنفیوں پر جا کر جمگئی جو عمائد لکھا۔ محاب کے قریب مشغول مباحثت تھے۔ اور ہر ایک کے باخوان میں کتاب تھی۔ اس پہترن منظر کو دیکھو کر میں بہت خوش ہوا۔ میں نے ابھی تک ایسے شیوخ نہیں دیکھے تھے جن کی عمر میں یہہ سال سے لے کر چھوٹا سال تک تھیں۔ اس لباس نے ان کے جمال و خوبصورتی میں چار چاند لکا دئے تھے۔ بس یہی معلوم ہوتا تھا کہ یہ چنانچہ سمجھ رہے ہیں۔ میرے دوست نے ان سے "السید" کے بارے میں پوچھا۔ انھوں نے بتایا وہ نماز جماعت پڑھانے گئے ہیں۔ میں نہیں سمجھا کہ جس "السید" کے بارے میں میرے دوست نے پوچھا ہے وہ کون ہے؟ البتہ آنسا خرو رسمیوں بات تھا کہ وہ کوئی عالم دین میں۔ بعد میں معلوم ہوا کہ اس سے مراد "السید الخویلی" ہیں جو فی الحال زعیم احوزۃ العلیہ ہیں۔ شیعوں کے بیان "السید" مرف اپنی کو کہا جاتا ہے۔ جو خاندان رسالت سے ہوں اور "السید" خواہ علم ہو با طلب علم سیاہ عمامہ باندھتا ہے جب کہ دوسرے علماء سفید عمامہ باندھتے ہیں۔ انشیع سے غلط کے جانتے ہیں۔ وہاں کچھ اور افراد لوگ ہیں جو عالم تو نہیں ہیں۔ بلکہ شریف ہیں وہ لوگ شیخ عمار باندھتے ہیں۔

میرے دوست نے مجھ سے کہا۔ آپ بیان تشریف رکھئے میں ذرا سید سے ملاقات کروں۔ ان مطلب نے مجھے مر جاؤ کہا اور تھریتاً لفظ دائرہ کی صورت میں مجھ کھلے۔ اور میں ان کے چہوں کو دیکھو رہا تھا اور یہ محسوس کر رہا تھا کہ یہ گن بھول سے باکس میں ان کی سربریت اور ان کا باطن بہت شفاف ہے۔ اتنے میں میرے ذہن میں رسول اکرم کی

حدیث یاد آگئی۔ ہر انسان فطرت پر پیدا ہوتا ہے۔ لیکن اس کے ماں باپ اس کو یہودی بنادیتے ہیں یا عیسائی بنادیتے ہیں یا مجوہی بنادیتے ہیں! میں نے اپنے دل میں کہا ایسا اس کو شیعہ بنادیتے ہیں۔

ان طلباء نے مجھ سے پوچھا آپ کہاں کے رہنے والے ہیں؟ میں نے کہا ٹرینس کا! انھوں نے پوچھا کیا آپ کے یہاں بھی حوزات علمیہ ہیں؟ عرض کی یونیورسٹیاں اور مدارس میں۔ اس کے بعد تو چاروں طرف سے نوالات کی بومچھار ہونے لگی۔ اور برسوں مرکزی اور تسلسل تھا۔ میں ان بے چاروں لوگوں بتا جن کا عقیدہ یہ ہے کہ پورے علم اسلام میں حوزات علمیہ ہیں، جن میں فرقہ اصول الدین و اشتریعہ اور تغیری طریقہ ای جاتی ہے۔ ان لوگوں میں معلوم کہ عالم اسلام میں اور ہمارے ملکوں میں جو تبدیلیاں ہوئی ہیں۔ ان میں ایک یہ بھی ہے کہ مدارس قرآنیہ کے بدے بچوں کے لئے باغیچے بنادیئے گئے ہیں جن کی نکرانی تعلق راہیات کے سپرد ہے اب کیا میں ان سے کہہ دیتا کہ آپ لوگ ہمارے بابت بہت سماں ہیں؟

ایک نے انھیں میں سے پوچھا ٹرینس میں کون ساندھب رائج ہے؟ میں نے کہا ملکی! میں نے دیکھا کہ بعض منہنے لگکے۔ لیکن میں نے کوئی توجہ نہیں کی ان میں سے ایک نے کہا: آپ لوگ مدھب حجفری کو بھی جانتے ہیں؟ میں نے کہا نہیں یہ کون سانیا نام ہے؟ نہیں ہم لوگ مذاہب الرابعہ — حنفی مالکی، شافعی، حنبلی — کے علاوہ کسی اور مدھب کو نہیں جانتے اور جو نہیں بہب ان چاروں کے علاوہ ہو گا وہ لیکن اغیرہ اسلامی ہو گا۔

اس نے سنتے ہوئے کہا: معاف کیجیے گا مدھب حجفری ہی خالص اسلام ہے۔ کیا آپ نہیں جانتے کہ ابوحنیفہ امام حجفر صادقؑ کے شاگرد تھے؟ اور اسی سلسلہ میں تھے "فَلَمَّا مُتَّكِّلٌ لِّتَعْمَلَ لَمَّا مُتَّكِّلٌ لِّتَعْمَلَ" اگر دو سال (ابا امام حجفر صادقؑ کی شاگردی میں گزارے) نہ ہوتے تو نعمان بلاک ہو جاتا۔ میں یہ سن کر غاموش ہو گی۔ اور کوئی جواب نہیں دیا۔

ان لوگوں نے ایک ایسی بات کہہ دی جس کو میں نے آج سے پہلے سنائی نہیں تھائیں میں نے خدا کی حمد کی لان کے امام — امام حفیظ صادقؑ — امام مالک کے استاد نہیں تھے۔ لبذا میں نے کہا ہم لوگ ماں کی بیس۔ حقی نہیں ہیں۔ اس جوان نے کہا چاروں نامہب والے بعض نے بعض سے تعلیم حاصل کی ہے۔ احمد بن حنبل نے امام شافعی سے تعلیم کی ہے اور امام شافعی نے امام مالک سے، امام مالک نے امام ابو حنیف سے اور امام ابو حنیف نے امام حفیظ صادقؑ سے سب کچھ اخذ کیا ہے! اسی طرح رب کے رب جعفر بن محمدؑ کے ترجمہ ہیں۔ (امام جعفر صادقؑ پہلے آدمی ہیں جنہوں نے اپنے جدکی مسجد (مسجد النبیؐ) میں جامعہ اسلام (الملک یونیورسٹی) کی بنیاد رکھی اور چار ہزار سے زیادہ محدث و فقیہ نے آپ سے شرف تلذذ حاصل کی۔ محاسن بچے کے حافظ پر بہت تعجب ہوا۔ یہ جو باتیں کہہ رہا تھا، اس طرح کچھ رہا تھا۔ جسے کہ لوگ قرآن کے سوروں کو یاد کر کے ففرستاتے ہیں اور اس وقت تو میری حضرت کی انتہا رہی جب اس نے بعض تاریخی مصادر کے حوالوں کو جلدیں، الاباب و فصول کے ساتھ یہ کتاب ناشر ہو گردی۔ اس نے اس طرح میرے ساتھ گفتگو شروع کر دی جبکہ کوئی استاد اپنے طالب علم سے کرتا ہے۔ میں نے اس کے سامنے اپنی محضوری کا اچھی طرح احساس کرایا تھا اور اس وقت میری تمنی تھی کہ کاش اپنے دوست کے ساتھ میں بھی جلاگی ہوتا۔ ان بچوں میں نے پھنسا ہوتا۔ ان میں سے جس نے بھی فتحہ یا تاریخ کے باسے میں جو سوال پوچھا وہ ایسا ہی تھا کہ میں جواب نہیں دے سکا۔ ایک نے پوچھا امّہ میں سے کس کی تلقید کرتے ہیں۔ میں نے کہا امام مالک کی! اس نے کہا: آپ اس مبتک کی تلقید کیونکہ کرتے ہیں جس میں اور آپ میں چودہ صدی کا فاصلہ ہے؟ اگر آپ ان سے اس وقت کے جدید مسائل کے بارے میں پوچھیں تو کیا وہ جواب دے سکیں گے؟ میں نے تکھڑی دیر سوچا اس کے بعد کہا تمہارے امام حفیظ صادقؑ کو مرے ہوئے بھی چودہ سو سال گزر جکے ہیں آپ لوگ کس کی تلقید کرتے ہیں؟ تمام بچوں نے جواب دیا: ہم لوگ اسی الخوبی کی تلقید کرتے ہیں۔ وہی اس وقت بھاڑے

قامہ و مزاج ہیں ! میں یہ نہ سمجھ پایا کہ الخوئی اعلم ہیں یا (امام) حجف الصادقؑ ؟

محقر یہ کہ میں ان بچوں کے ساتھ مومنوں بدلنے کی فکر میں تھا۔ میں ان سے ایسا سوال کرنا چاہتا تھا جس سے وہ میر اسدل بھول جائیں۔ چنانچہ میں نے ان سے سخن کی آمادگی کے بارعے میں پوچھا اور یہ لوچھا کہ سخن و لغداد میں کتنا فاصلہ ہے ؟ کیا آپ لوگوں نے عراق کے علاوہ کرنی اور ملک بھی دکھا ہے ؟ وہ جیسے جواب دیتے تھے میں فوراً دوسرا سوال کر دیا تھا میر امقدام کو الجھائے رکھنا تھا تاکہ یہ سمجھو سے سوالات زکر سکیں۔ کیونکہ میں نے اس سکریٹری کے میں ان بچوں کے مقابلہ میں سخن درہوں لیکن ان کے سامنے تو اعتراف کرنیں کر سکتے تھے اگرچہ دل میں معروف تھا کیونکہ وہ عزت و بزرگی و علم جو مدرسیں مجھے حاصل ہوا تھا وہ بخاری کریاں اور گیا خصوصاً ان بچوں سے ملنے کے بعد کہنے والے کی اس حکمت کریماں گی جس نے کہا ہے

فَقُلْ لِمَنْ يَذْهِبُ فِي الْعِلْمِ فَلَعْنَةٌ

### عرفت شیئاً و غابت عن اشیاء

ترجمہ: اس شخص سے کہہ دو جو علم میں فلسفہ سمجھا رہا ہو کہ تم نے ایک بھی حیز کو پہچانا ہے اور بہت سی حیزیں تم سے غائب ہو گئیں ہیں۔ اور میں نے یہ طے کریں کہ ان بچوں کی عقل اور ہر کے ان بوڑھوں سے زیادہ ہے جن سے میرا مقابلہ ہوا تھا۔ اور ان بزرگوں سے بھی زیادہ ہے جن کی معرفت مجھے شہوں میں حاصل ہوئی تھی۔

انتہی میں السید الخوئی تشریف لائے اور ان کے ساتھ عمل اور کی ایک جماعت تھی جن کے چہرے سے بیہت دو قارہ طاہر ہو رہا تھا۔ سارے طلاب تعلیم کرنے کا ٹھہرے ہو گئے اپنی کے ساتھ میں بھی کھڑا ہو گیا۔ اور سب آگے گئے پڑھ پڑھ کر السید الخوئی کا ہاتھ چھیننے لگے لیکن میں اپنی جگہ پرستی کی طرح قائم رہا۔ سید کے سینے ہی سب بیٹھ گئے۔ سید خونی نے ہر ایک کو مخاطب کرنے کے ساتھ اللہ بالذیر کہنا شروع کر دیا جس سے وہ کہنے شروع وہ بھی جواب

میں بھی کھا سکتا۔ یہاں تک کہ میرا نمبر آیا تو میں نے بھی وہی کہہ دیا۔ اس کے بعد میرے دوست نے سید خوئی سے آہستہ آہستہ میری طرف اشارہ کر کے کچھ کہا۔ اور مجھ سے کہا۔ آپ سید کے قریب آجائے۔ سید نے مجھے اتنے دائمی طرف بٹھایا۔ سلام و دعا کے بعد میرے دوست نے مجھ سے کہا۔ سید سے بتاؤ کہ چونس میں تم شیعوں کے بارے میں کیا سنتے رہے ہو؟ میں نے کہا۔ بار اور جو قصہ کہانا یا دیا سنتے ہے ہیں۔ وہی بارے میں کافی ہیں۔ میرے نزدیک بہت اہم مسئلہ یہ ہے کہ میں یہ معلوم کروں کہ شیعہ کیا کہتے ہیں؟ میں کچھ تواالت کرنا چاہتا ہوں مگر شرط یہ ہے کہ حوالات بالکل مترجع ہوں۔ لیکن میرے دوست نے اصرار کرنا شروع کر دیا کہ پہلے آپ سید کو بتائے گے اُپ کا عقیدہ شیعوں کے بارے میں کیا ہے؟

میں: ہمارے نزدیک شیعہ اسلام کے نئے یہود و نصاریٰ سے زیادہ سخت تھمان دہ ہیں۔ کیونکہ یہود و نصاریٰ خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ جب موسیٰ کی رسالت پر ایمان رکھتے ہیں لیکن شیعہ (جیسا کہ ان کے بارے میں سناجاتا ہے) علیٰ کی عبادت کرتے ہیں اور انہیں کی تقدیس بیان کرتے ہیں۔ ہاں شیعوں میں ایک فرقہ ہے جو خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ لیکن وہ بھی حضرت علیٰ کو حضرت رسولؐ کی جگہ جانتے ہیں۔ پھر میں نے جیمل کا قصہ بتایا کہ شیعوں کی بیار پا خنوں نے کتنی بڑی خیانت کی کہ رسالت علیٰ نک پوچھانے کے بیانے محبوب و محبی سید خوئی نے تھوڑی دری سر جھکایا اور میری طرف دیکھتے ہوئے کہا: ہم کو اسی دبتے ہیں کہ خدا کے علاوہ کوئی معصوم نہیں ہے اور محمد اللہ کے رسول ہیں۔ خدا ان پر اور ان کی پاک و پاکیزہ آل پر رحمت نازل کرے اور (حضرت) علیٰ اللہ کے ایک بنے میں! اس کے بعد دوسرے مجھے جوئے لوگوں کی طرف منور ہوتے ہوئے اور میری طرف اشارہ کرتے ہوئے کہنے لگے: دیکھو! خلط پر دیکھنے کے طرح لوگوں کو غلط راستہ پڑال دیتے ہیں اور یہ کوئی بھی بات نہیں ہے جسے دوسروں سے اس سے بھی زیادہ سنتے ہوئے۔ لا حول ولا قوة الا باللہ العلی العظیم اس کے بعد میری طرف متوجہ ہوتے ہوئے فرمایا:

سید : کیا آپ نے قرآن پڑھا ہے ؟

میں : وہ سال کی عمر میں ادھار قرآن حفظ کر لیا تھا۔

سید : کیا آپ جانتے ہیں کہ اسلامی فرقے اپنے ذہبی اختلافات کے باوجود قرآن کیم پرتفع میں جو قرآن ہمارے پاس موجود ہے۔ وہی قرآن آپ حضرات کے پاس بھی موجود ہے۔

میں : جی باں! اس بات کو جانتا ہوں۔

سید : پھر کیا آپ نے خداوند عالم کا یہ قول نہیں پڑھا ”وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ فَدَخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّؤْشُ“ (پ س (آل عمران) آیت ۱۲۲) اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) تو صرف رسول میں (خدا نہیں ہیں) ان سے سلیے اور بھی بترے پہنچ رکھے ہیں۔ اسی طرح خدا کا یہ قول ”مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَتَيْذَلُو عَلَى الْكُفَّارِ“ (پ س (فتح) آیت ۴۶) محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) خدا کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر بڑے سخت ہیں اسی طرح خدا کا یہ قول : ما کانَ مُحَمَّدًا إِلَّا أَحَدٌ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكُنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ (پ س (ازراب) آیت ۷۰)۔ (لوگوں) محمد تمہارے مردوں میں سے (حقیقت) کسی کے باپ نہیں ہیں۔ بلکہ اللہ کے رسول اور آخری نبی ہیں۔

میں : جی باں! میں ان آیات کو بخوبی جانتا ہوں۔

سید : پھر اس میں علی کی نبوت کا کہاں ذکر ہے؟ جب ہمارا قرآن محمد کو رسول اللہ کہتا ہے تو ہمارے اوپر یہ الزام کہاں سے لگتا ہاگی ہے میں خاموش ہو گوی۔ میرے پاس کوئی جواب بھی نہیں تھا۔ سید نے پھر کہنا شروع کی رہی جبریلؑ کی خیانت والی بات تو عاشرا شہزاد (واستغفار اللہ) یہ تو پہلے الزام سے بھی بدتر ہے کیونکہ خدا نے جب جبریلؑ کو آنحضرت کے پاس بھیجا ہے تو محمدؐ کی عمر چالیس سال تھی اور علی کا بھیجا تھا حضرت علیؓ کی عمر تھیں سال رہی ہو گی۔ پس کی جبریلؑ بوڑھے اور بچے میں فرق نہیں کر سکتے کتنے؟

سید خوبی کی اس منطق دلیل پر میں کافی دری خاموش رہا اور ان کی دلیلوں کے ارے میں

مرجعیت کے ہوئے غور کرتا رہا اوس گفتگو کی چاشنی محسوس کرتا رہا جو میرے دل کی سمجھاتی ہے۔ اور جس نے میری آنکھوں سے پرداہ اٹھایا تھا میں اپنے دل میں کچھہ رہا تھا اس منتعلیٰ کو کون نہ ملنے گا؟

سید: سید نے اپنی بات آگے بڑھاتے ہوئے کہا میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں تمام اسلامی فرقوں میں صرف ایک فرقہ شیعہ ہے جو انہیٰ اولادِ اللہ کی عصمت کا قابل ہے۔ جب ہمارے اللہ جو ہماری طرح کے بشر ہیں وہ معصوم ہیں تو چھر جریل جو ملک مغرب اور خدا نے ان کو الروح الائین بھجا ہے کبلا وہ کیسے خطا کار ہو سکتے ہیں؟

میں: پھر ان پر ویکھنے والوں کا مرکز کیا ہے؟  
سید: جو اسلام دشمن عنصر ہیں اور مسلمانوں میں تفرقہ اندازی کرنا چاہتے ہیں میں ایک کو دوسرے سے لڑانا چاہتے ہیں یہ انھیں لوگوں کی کارستائیں ہیں۔ ورنہ مسلمان سب اپس میں بھائی بھائی ہیں خواہ سنی ہوں یا شیعہ کیونکہ سب ہی ایک خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ کوئی مشکل نہیں ہے سب کا قرآن ایک ہے نبی ایک سے قبل ایک سے بیشی وہی میں صرف فقہی اختلافات ہیں جیسے خود اہل سنت میں ہیں کہ مالک ابو حنیفہ کے خلاف ہیں اور وہ فقی کے وہکذا۔

میں: اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ لوگوں کے بارے میں جو باتیں کہی جاتی ہیں وہ محض افراہی  
سید: آپ سلام اللہ عقلمند ہیں۔ تحریر کار ہیں۔ شیعہ شہروں کو ویکھا ہے۔ متوسط مطبقوں میں گھوٹے بھی ہیں کیا آپ نے اس قسم کے خلافات اپنی آنکھوں سے دیکھی یا کسی شیوی سے سنی ہیں؟

میں: جی نہیں! میں نے ویکھا ہے نہ سنا ہے میں خدا کی حکمرانی کو اس نے ثابت میں استاد نعم سے میری ملاقات کرادی یہی میرے عراق آنے کا سبب نہیں ہے۔ اور یہاں میں نے بہت سی چیزوں کو سمجھا ہے جن کو میں جانتا بھی نہیں تھا۔

پسند کر میرا دوست منعم زور سے بہسا اور بولا اکھیں چیزوں میں سے حضرت علیؓ کی قبر کا وجود سمجھی ہے۔ میں نے اشارہ سے روکا اور سمجھنے لگا۔ میں نے بہاں آگر سبتوں کو سمجھا۔ بلکہ واقعہ یہ ہے کہ ان بچوں سے بھی سیکھا ہے اور مریمی تھا ہے کاش تجھے مہلت طلبی کر اس طرح کے حوزہ علمیت میں بھی تعلیم حاصل کرنا۔

سید: احلا و سہلا۔ اگر آپ حمل کرنا چاہتے ہیں تو حوزہ آپ کی ذمہ داری لیتا ہے اور میں آپ کا خادم ہوں۔ اس پیشکش کو تمام حاضرین نے پسند کی خصوصیت میرے دوست منعم کا چھرہ تو خوشی کے مارے دمک رہا تھا۔

میں: لیکن میں شادی شدہ ہوں جو یہی کے علاوہ دوسرے بھی ہیں۔

سید: میں آپ کے تمام لوازمات کا مختلف ہوتا ہوں۔ ٹھہر، تنخواہ اور جس کی بھی ضرورت ہو۔ اہم چیز یہ ہے کہ آپ تعلیم حاصل کریں۔ میں نے تھوڑی دیر غور کرنے کے بعد اپنے دل میں کہایہ بات غیر معقول ہے کہ پانچ سال مدرس رہ کر میں بھپڑ طالب علم بنوں اور آئی جدی میں فیصلہ کرنا بھی آسان نہیں ہے۔

میں نے سید خوئی کی اس پیشکش پر ان کا شکریہ ادا کی۔ اور عرض کیا کہ عمرہ سے واپسی کے بعد اس موضوع پر سخنچیدگی سے غور کروں گا۔ سردست تجھے کہ بول کی شدید ضرورت سے اس پر سید خوئی نے حکم دیا ان کو کتابیں دے دی جائیں اس حکم پر کچھ عمل ادا کئے اور کچھ المدد بول کو ہو لا اور پلک جھکتے ہی میرے سامنے کہ بول کا انبار تھا۔ کچھ نہیں لوٹ چکا۔ شتر دورے رہے ہوں گے۔ ہر شخص ایک دورہ لے آیا اور سید خوئی نے فرمایا: یہ میری طرف سے پہیزے ہیں۔ میں نے دیکھا کہ آئی زیادہ کہ بول کا ہمراہ لے جانا ہے۔ ہی شکل سے خصوصاً جب کہ میں نہ چارہ بہوں اور سعدی حضرات کسی قسم کی کتب اپنے ملک میں داخل نہیں ہونے دیتے کہ تجھیں ان کے عقائد کے خلاف باتمیں لوگوں نکل پہنچ جائیں۔ لیکن میں نے ان کہ بول کے بارے میں تفریط سے کام نہیں لینا چاہا۔ میں نے تو اپنی زندگی میں الیسی کتابیں نہیں بھیجیں۔

لہذا اپنے درست منعم اور حاضرین کے کھامی راستہ کافی طولی ہے۔ مشت وار دن سے  
 ہوتے ہوئے سعودیہ جاتا ہے والپی میں اور لمبائی میں مصر ولیاہوتا ہوا ٹیکس پہنچوں کا  
 وزن کی زیادتی کے علاوہ اگر تھکوں متین لئے ملک میں کافی نہیں داخل ہونے دیں۔ اس پر  
 سید خوئی نے کہا، آپ اپنا اڈر لیں ہم کو درتے جائے ہم آپ کے پڑ پھیجادیں گے۔ یہ  
 ملے مجھے بہت پسند آئی۔ چنانچہ میں نے اپنا شخصی کارڈ جس پر ٹیکس کا نامہ تھا۔ ان کے حوالہ  
 کروایا اور شکر مہاد ادا کی۔ جب رخصت ہو کر چلنے کے لئے کھڑا ہوا تو وہ بھی کھڑے ہو گئے اور  
 فرمایا، میں آپ کے لئے سلامتی کی دعا کرتا ہوں۔ آپ جب میرے ہجہ کی قبر پہنچپیں تو  
 میرا سلام کہہ دیں۔ اس جملے کے تمام حاضرین ممتاز ہو گئے اور میں بھی بہت ممتاز سوا میں  
 نہ دیکھا ان کی استحقیقی ذمہ داری بھی میں نے کہانا ممکن ہے کہ یہ لوگ علمی بر  
 ہوں ناممکن ہے کہ یہ جھوٹے ہوں۔ ان کی بیعت اعظمت، تواضع تباری سخنی کر واقعہ پرشیف  
 خاندان سے ہیں۔ پھر میں بے اختیار ہو کر معالفہ کرنے کے بجائے ان کے ہاتھوں کو چھوٹے لگا۔  
 میرے کھڑے ہوتے ہی سب لوگ کھڑے ہو گئے اور مجھے سلام کرنے لگے۔ وہ بچے  
 جو مجھ سے مجادل کر رہے تھے کچھ ان میں سے میرے ساتھ ہو گئے۔ اور مجھ سے خط و کتابت  
 سکنے میرا اڈر لیں مانگنے لگے جو میں نے دے دیا۔

سید خوئی کی مجلس میں جو لوگ بیٹھے تھے ان میں سے ایک کی دھوت پر ہم کو سمجھ کر فوجا پڑا  
 اور یہ صاحب منعم کے درست الہشتیر تھے۔ ہم ان کے گھر ازٹے اور چند مشق (اپنودھیٹ) ۱  
 نوجوانوں کے ساتھ ساری رات ہم لوگوں نے باтол میں کاش دی۔ ان نوجوانوں میں کچھ  
 سید محمد باقر الصدر کے شاگرد بھی تھے۔ انہوں نے مجھے کہا کہ آپ سید صدر سے بھی ملاقات  
 کرس۔ اور انہوں نے امداد دلایا کہ اگلے دن ہم ملاقات کراؤں گے میرے درست منعم کو  
 بھی یہ تجویز بہت پسند آئی۔ لیکن ان کو اس کا بہت افسوس تھا کہ کسی ضروری کام کی وجہ سے جو  
 بنداد میں درپیش ہے وہ ہمارے ساتھ باقر الصدر کے بیان نہ جائیں گے۔ آخر کار ہم لوگ اس

بات پر متفق ہو گے کہ جب تک منعم بغداد سے واپس نہ آ جائیں ہم سب ان کا انتظار میں تھیں، چار دن ابو شیربی کے مکان میں قیام کریں۔ چنانچہ منعم نماز صبح کے بعد روانہ ہو گئے۔ اور ہم لوگ موٹے کے لئے چلے گئے۔

یہ واقعہ ہے کہ جن طلاب کے ساتھ میں رات بھر جا کا تھا ان سے کافی استفادہ کی اور مجھے اس پر کافی تعجب ہوا کہ حوزہ میں اُخْرَ کتنے مختلف قسم کے علوم و فنون پڑھائے جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ طلاب علوم اسلامی مثلاً فقہ، شریعت، توحید کے علاوہ اقتصادیات، علم اجتماع، علم سیاست، تاریخ، لغات علوم فلک اور نہ جانے کیا کیا پڑھا کرتے تھے۔



## سید باقر الصدر سے ملاقات

سید ابو شری کے ساتھ میں سید محمد باقر الصدر کے گھر کی طرف روانہ ہوا۔ راستہ میں انہوں نے مجھے مشہور عمل اور تقلید وغیرہ کے بارے میں بتانا شروع کیا۔ جب سید محمد باقر الصدر کے گھر میں داخل ہوئے تو دیکھا کہ پورا گھر طلاں علوم دین سے محبرا ہوا ہے زیادہ تر ان میں علماء پوش زوجوان تھے۔ سید محمد باقر الصدر ہمارے اخترام میں کھڑے ہو گئے اور سلام کی۔ سمجھوں نے مجھے آگے کے بڑھا دیا۔ سید صدر نے میری بہت خاطر مبارات کی اپنے لفظ میں بھی کی تجدید دی ہوئیں الجزا از اور وہاں کے مشہور علماء کے بارے میں مجھے سوالات کرنے لگے جیسے الخضر حسین الطاهر بن عاشور وغیرہ وغیرہ۔ مجھے ان کی لفتگو بہت پسند آئی۔ اس بہت واحترام کے باوجود جوان کے چھے عیال تھا اور جس کا انہیں حاضرین سے پورا تھا۔ میں نے اپنے نے کوئی رحمت نہیں ہوتی کی۔ مجھے اسی حسوس ہو رہا تھا جیسے میں ان کو پہلے سے جانتا ہوں۔ اس جلسے سے مجھے کافی فائدہ ہوا اور گھر طلاں کے سوالات اور سید کے جوابات دونوں کو سن رہا تھا اور اس وقت مجھے زندہ علماء کی تقلید کی قدر و قیمت کا صحیح اندازہ ہوا جو بڑی وفاحت کے ساتھ اور ڈاکٹر بیٹھ تمام اعترافات کے جوابات دیتے ہیں۔ اور مجھے لفیض ہو گیا کہ شیعہ بھی مسلمان ہیں جو صرف خدا کی عبادت کرتے ہیں اور محمد کی رسالت کو ملتے ہیں کیونکہ کمی کبھی مجھے شک ہوتا تھا اور شیطان میرے دل میں وسوسہ پیدا کرتا تھا کہ میں نے جو کچھ دیکھا ہے تبیں صرف ایک ڈرامہ نہ ہے جس کو یہ لوگ تلقیہ کرتے ہیں ۔۔۔ معنی جو عقیدہ سکتے ہیں اس کے برخلاف انہیں کرتے ہیں ۔۔۔ لیکن یہ شک بہت جلد زائل ہو گیا اور وہ سو سے ختم ہو گئے کیونکہ یہ کمی طرح بھی ممکن نہیں ہے کہ مجھے بھی لوگوں کو میں نے دیکھا اور سنائے ہے (اور ان کی تعداد ہزار ہوں گیں ہے) وہ سب کے سب میں

ڈرامہ پیش کرتے ہوں اور آخر اس ڈرامہ کی ضرورت کیلئے ہے؟ میں اس کوں سا آدمی ہوں؟ ان کی نظر وہ میں میری اتنی اہمیت کوں ہونے لگی کہ یہ میری خاطر ترقیہ کرنے لگیں؟ اور پھر ان کی قدیم کتب میں جو صدیوں پہلے لکھی گئی ہیں۔ یا انہی کتابیں جو مہینوں پہلے جھپٹ کی ہیں بہی میں وحدانیت خدا اور شنائی رسالت ہے جیسا کہ ان کے بول کے مقدموں میں خود میں نے پڑھا تھا۔ (پھر ان سب کو کیوں کرتقیہ ری محصول کروں؟) اور اس وقت میں سید باقر الصدر کے مکان میں ہوں جو عراق و خارج عراق میں مشہور ترین مرجع ہیں۔ حب بھی ان کی زبان پر نام محمد آتا ہے تمام حاضر میک زبان زور سے کہتے ہیں۔ اللہم صل علی محمد وآل محمد۔

جب نماز کا وقت آیا تو سب لوگ اس مسجد میں گئے جو سید کے گھر کے پہلو میں تھی۔ وہاں سید صدر نے نماز نظر میں باجماعت پڑھائی۔ اور مجھے اس محسوس ہو رہا تھا جیسے میں صحابہ کرام کے درمیان زندگی بس کر رہا ہوں کہنی پڑھنے وغیرہ وغیرہ کے نتیج میں ایک نمازی نے ایسی دعا فرمی کہ میں جو تم اس کی اواز میں جادو کھانا۔ دعا ختم ہونے کے بعد سب نے ہبھا: اللہم صل علی محمد وآل محمد۔ پوری دعائیں خدا کی حمد و شکری پھر محمد وآل محمد کی تعریف و درود کا ذکر کیا۔ سید صدر نماز کے بعد محراب میں بیٹھ گئے اور لوگوں نے چکے اور زور زور سے سائل ہوئے شروع کر دیئے وہ چکے سے پوچھے گئے سوال کا جواب آہستہ سے اور زور سے پوچھے گئے سوال کا جواب زور سے دیتے تھے۔ سائل کو جب جواب مل جاتا تھا تو سید کا ہاتھ جو تم کر جلا جاتا تھا۔ کتنے خوش قسمت ہیں وہ لوگ جن کے پاس ایں جیتے عالم ہے جو ان کی مشکلات کو حل کرتا ہے اور انہیں جیسی زندگی بس کرتا ہے۔

آخر ہم سید صدر کی بزم و محبت سے واپس آئے اور اسکی یاد آج بھی ہمارے ہلکی لکھ پیدا کرتی ہے۔ سید صدر نے ہمارے ساتھ جو عنایت و مہربانی اور میری بانی فرمائی تھی اس نے قبیلہ خاذدان کیا مجھے اپنے اہل و عیال کو مکمل دیا تھا۔ مجھے ان کے حسن اخلاق تو واضح اعداد معااملتی و جسم سے محسوس ہونے لگا تھا کہ اگر ایک ماہ ان کے ساتھ رہ گیا تو شیعہ ہو جاؤں گا۔

وہ جب بھی مجھے دیکھتے تھے مسکاتے تھے اور خود ابتداء سلام کرتے تھے۔ مجھ سے بھتے سچے کسی چیز کی کمی تو نہیں ہے؟ ان چار دنوں میں صرف ہونے کے علاوہ ہر وقت ان کے ساتھ رہتا تھا۔ ان سے ملنے والوں اور ہر طرف سے آنے والے علماء کا تابندھا رہتا تھا۔ میں نے وہاں سعودیوں کو دیکھا جب کہ میں سوچ بھی نہیں سکتا تھا کہ حجاز میں بھی شیعہ ہوں گے! اسی طرح بھرپور، قطر، امارات، لبنان، سوریہ، ایران، افغانستان، ترکی، افریقہ، ہر جگہ کے علماء آتے تھے اور سید بذاتِ خود ان سے گفتگو فرماتے تھے۔ ان کی مفرورتوں کو پورا کرتے تھے اور جب وہ جاتے تھے تو خوش و خرم ہو کر جاتے تھے میں یہاں پر ایک واقعہ عرض کرنا رہتا ہوں۔ اور اس میں سید کا فیصلہ سنانا چاہتا ہوں اور اس کی اہمیت کے پیش نظر اس کا ذکر ضروری بھی ہے تاکہ مسلمانوں کو احساں ہو کر حکم خدا کو ہمکار اخنوں نے لکھا بڑا نقشان اٹھایا ہے۔

سید صدرؑ کے پاس چار آدمی آئے میرا خیال ہے کہ وہ سب عراقی تھے تھیونجہ ان کا ہبھ جعلی کھارہاتھا۔ ان میں سے ایک نے اپنے جلد (ادا) سے مکان بطور میراث حاصل کیا تھا اور اس مکان کو دوسرا کے ہاتھ پیچ ڈالا تھا۔ خریدار بھی موجود تھا۔ یہ پنے کے ایک سال بعد دو بھائی اور اخنوں نے ثابت کیا کہ میت کے شرعی وارث ہم بیں لہذا اسکا عمارا ہے۔ چاروں سید کے سامنے بیٹھ گئے اور ہر ایک نسبت اپنے کاغذات اور دلائل پیش گئے۔ سید صدرؑ نے نارے کا غذات پڑھنے کے بعد ان سے گفتگو کی اور کھپڑے منٹوں میں فیصلہ دے دیا کہ خریدار کو مکان میں حق تصرف ہے اور مکان اسی کا ہے اور یہیں والے سے کہا تم نے مکان کی جو میت لی ہے وہ ان دونوں بھائیوں کو ان کے حصے کے رابر والیں کر دو۔ اور ہر سب سید کا ہاتھ چومنے کروانے ہو گئے اور آپس میں معافہ کرنے لگے۔ یہ دیکھ کر میں دہشت زدہ ہو گیا۔ مجھے اپنی آنکھوں پر چین ہی نہیں آ رہا تھا۔ میں نے اکابر سے پوچھا کیسی حجکہ اختم ہو گی؟ اس نے کہا: ماں! سب نے اپنا حق لے لیا۔ میں نے کہا: سبحان اللہ! اتنی آسانی سے لے لئے مخفوق وقت میں

اتا بڑا جگہ اختم ہو گیا ہے۔ ہمارے بیان تو کم کے کم دس سال لگ جاتے اور اس میں کوئی کوئی  
مرجاتا۔ اور پھر یہ چکران کی فسلوں میں چلتا۔ اور محمدہ اور وکیلوں کو حور قدم دی جاتی وہ مکان کی  
قیمت سے زیادہ نہ بھی ہوتی تو اس مدت میں مکان کے برابر رقم ضرور خرچ ہو جاتی۔ اور محکمہ  
ابتدائی (کچھ ہی) سے لے کر محکمہ استثنا (بائی کورٹ) تک اور پھر جزا اوسراںک میں زمانہ گز جاتا  
اور محکمہ توڑ اخراجات، رشوتوں، خستگی و پریث نیوں کے بعد انجام میں اپنی میں عدالت و شفافیت  
قبلوں میں بغرض و عناد میدا ہوتا۔ ابو شیر نے بتایا ہمارے بیان بھی یہی بلکہ اس سے بھی کچھ زیاد  
ہے اپنے نے پوچھا وہ کیسے؟ انہوں نے کہا اگر لوگوں نے اپنے مقدمے کو نہیں کی عدالت  
میں پیش کر دیے تو چکران کا بھی یہی حشر ہوتا ہے۔ لیکن جو لوگ دینی مرجع کی تقدیر کرتے ہیں اور اسلامی  
احکام کی پابندی کرتے ہیں وہ اپنے ہمچکے مرغ مراجع کرام کے سامنے پیش کرتے ہیں  
وہ حضرات منشوں میں فیصلہ کر دیتے ہیں۔ جیسا کہ تم نے ابھی دیکھا۔ اور عالمہ قوم کے لئے بجلاء  
اللہ سے بہتر کون حکم کر سکتا ہے؟ سید صدر نے تو ان سے ایک پیغمبر بھی نہیں لی۔ لیکن اگر یہ  
حکومتی عدالتوں میں جاتے تو وہ لوگ ان کے سروں کو بھی منکار دیتے (اعیین جنم سے کپڑے اور  
لیتے) اس تعیر و محاورہ پر مجھے خوب نہیں آئی کیونکہ یہ محاورہ ہمارے بیان بھی آج تک بلا جاتا ہے  
میں نے کہا سچان اللہ! میں اب تک اس کو حملہ نہ کر رہا۔ اور اگر میں نے اپنی انہوں نے زد کچلا  
ہوتا تو کبھی بھی باور نہ کرتا۔ ابو شیر نے کہا: برادر آپ اسکی تکذیب نہ کریں یہ تو سبیت ہی معمولی سا  
واقعہ ہے دوسرے واقعات جو سبیت زیادہ الجھے ہوتے ہیں۔ جن میں خون بیتا ہے ایسے واقعات کا  
یہ مراجع چند گھنٹوں کے اندر فیصلے کر دیا کرتے ہیں۔ میں نے تعجب سے کہا: اس کا مطلب یہ ہوا  
کہ عراق میں دو متوازنی حکومتیں ہیں؟ انہوں نے کہا نہیں نہیں حکومت تو صرف ایک ہی ہے۔ لیکن  
وہ علیحدہ حضرات جو مراجع کی تقدیر کرتے ہیں ان کا حکومت سے کوئی واسطہ نہیں ہے کیونکہ اس وقت  
کی حکومت بغیر اپنی حکومت نہیں ہے اس لئے شیعہ حضرات بیان نکونت کی وجہ سے  
شہری حقوق اشخاصی حقوق، ملکی وغیرہ میں حکومت وقت ہی کے پابند ہیں۔ لہذا اگر کسی غیر شیعہ سے

کوئی جنگلرا بوجانے تو یہ سمجھا جائے اپنا معاملہ گورنمنٹ ہی کی عدالت میں پیش کرتے ہیں۔ کیونکہ عرب شعیعہ مسلمان عالم دین کو عاصی بنانے پر راضی نہیں ہوتا لیکن اگر دونوں شعیعہ ہوں تو پھر مراجع فیصلہ کرتے ہیں جیسے اگر دونوں عرب شعیعہ ہوں تو حتماً حکومت کے فیصلہ کو مانتے ہیں۔ بخاری سے یہاں دینی مرجع جو حکم دے دے وہ تمام شعیعوں پر نافذ ہو گا۔ اس لئے جن جنگلزوں کا فیصلہ مرجع گرتا ہے وہ اسی وقت ختم ہو جاتے ہیں جبکہ حکومت کے فیصلے مہینوں کی سالوں تک بچ جاتے ہیں۔

ایسی بات سمجھی جو میرے دل میں چیک گئی کہ ان لوگوں میں احکام الہی پر رضاہندی کا شعر ہے

اور خدا کے اس قول کا مطلب سمجھو میں آگی:

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ... وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ  
بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ... وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ  
فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَاسِقُونَ... (پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) آیت ۲۴، ۲۵، ۲۶)

ترجمہ: اور (پیغمبر) جو شخص خدا کی نازل کی ہوئی کتب (کے مطابق حکم نہ دے تو ایسے ہی لوگ غلام ہیں۔۔۔ اور جو شخص خدا کی نازل کی ہوئی کتاب (کے مطابق حکم نہ دے تو ایسے ہی لوگ خالم ہیں۔ اور جو شخص خدا کی نازل کی ہوئی کتب) کے موافق حکم نہ دے تو ایسے ہی لوگ بدکار ہیں۔۔۔ اسی طرح میرے دل میں ان خالموں کے لئے لفڑت و کینہ پیدا ہو گی جو خدا کے منی برالعاف احکام کے بدلے بشری منی برطلم احکام کا اجرا کرتے ہیں اور صرف یہی نہیں بلکہ بڑی بے شرمی اور بے جایی کے ساتھ احکام الہی کا مذاق اڑاتے ہیں اور سمجھتے ہیں خدا کی احکام وحشی و بربادی ہیں۔ کیونکہ ان میں اجرانے حددود ہوتے ہے چور کا ہاتھ کاٹا جاتا ہے، زانی کو جرم کر دیا جاتا ہے، قاتل کو قتل کر دیا جاتا ہے۔ سہلا سچے تو یہ اجنبی نظریات کھاں سے آئے؟ ظاہر ہے یہ مغرب کی دین سے اور ان دشمنان اسلام کی طرف سے پھیلانے گئے ہیں جن پر اسلامی قوائیں کی روشنی کا حکم نافذ ہو چکا تھا۔ کیونکہ یہ سب جور، خائن، زانی، مجرم قاتل ہیں کاٹش ان پر احکام الہی نافذ ہوئے۔

ہوتے تو آج ہم تکون وچین سے ہوتے۔

سید صدر اور میرے درمیان اس دوران مختلف موضوعات پر گفتگو ہوئی اور میں ان سے ہر اس چھوٹی بڑی بات کے بارے میں سوال کرتا تھا جس کو میرے دوستوں نے شعور کے عقائد کے بارے میں مجھ سے بیان کئے تھے اور یہ کہ شیعہ صحابہ کے بارے میں کیا کہتے ہیں اور اپنے امور کے بارے میں کیا نظریات رکھتے ہیں اور اس کے علاوہ دیگر وہ چیزوں جو ان کے عقائد کے خلاف تھیں ان کو نیکی کی وجہ لے اگر مجھ سے بیان کرتے تھے میں نے ایک ایک کر کے سید صدر سے سب کے بارے میں پوچھا۔ آپ لوگ اذان میں ان کی حجت میں نے ان سے امام علیؑ کے بارے میں پوچھا اور آپ لوگ اذان میں ان کی دلایت کی گواہی کیوں دتے ہیں؟

سید صدر، حضرت امیر المؤمنین علیؑ خدا کے ان بندوں میں تھے جن کو خدا نے منتخب کیا تھا اور ان کو شرف بخشنا تھا اکابر انبیاء کے بعد مسلسل کارہائے رسالت کو انجام دیں اور وہی بندے انبیاء کے اوصیا رہیں۔ ہر ہنسی کا ایک وہی تھا اور حضرت علیؑ رسول خدا کے وہی تھے خدا رہوں کی بیان کردہ فضیلوں کی بنا پر ہم حضرت علیؑ کو تمام صحابہ پر فضیلت دتے ہیں اور اس موضوع پر قرآن و حدیث سے نقلي دلیلوں کے ساتھ ہم عقلی دلیلیں بھی رکھتے ہیں اور ان دلیلوں میں شک و شبیہ کی کجا شہ نہیں ہے کہ یہ حیاں ہمارے اعتباً سے صحیح و متوازی ہیں اہل سنت والجماعت کے طریقوں سے کبھی صحیح و متواز نہیں۔ ہمارے علماء نے اس نونوٹ پر بحث کیا ہیں اور چونکہ اموی حکومت نے اس حقیقت کو چھانے اور علیؑ وآل علیؑ سے جنگ کر کے ان کو قتل و غارت کر کے اٹھا، یہ سے کہ مسلمانوں کے منزدروں پر حفظ علیؑ پر لغت سب و شتم کر کے اور لوگوں کو اس پر زور و زبردستی سے آمادہ کر کے حضرت علیؑ کا نام و شان مٹا دیا چاہا تھا۔ اس نے ان کے شیعہ ان کے مانتے والوں نے اذان میں اعلان کرنا شروع کر دیا کہ وہ ولی اللہ ہیں اور کسی بھی مسلمان کے لئے ولی اللہ کو سب و شتم کرنا بجا رہتھے یہ کام صرف ظالم حکومت کے ارادوں کو ناکام بنانے کے لئے کیا گی تھا۔

تاک عزت خدا اس کے رسول اور مومنین ہی کے لئے رہے اور تاک یہ ایک تاریخی کارنامہ بن جائے جس سے مسلمان نسل ابتدی اس بات کا احساس کرتے ہیں کہ عملی حق پرستھے اور ان کے دشمن باطل پرستھے۔

ہمارے فقیاء نے ثہادت شالۃ (یعنی علی وی اللہ) کو مستحب ہماہے کہ واجب ہی ہے اور نہ اذان واقامت کا جزو ہماہے ہے۔ اگر موذن یا اقامت نہیں والا اجزہ کی نیت سے سمجھے تو اسکی اذان واقامت باطل ہے اور عبادات و معاملات میں مستحبات تو الی ماشاء اللہ ہیں جن کا شمار بھویں نہیں ہے الگ کوئی ان کو سجا لانا ہے تو واب میں کا نہیں سجا لانا ہے تو کوئی عقاب نہیں ہے مثلاً مستحب کے آشحداً لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَّسُولُ اللَّهِ کے بعد آشحداً الحجَّةَ حَقٌّ وَإِنَّ النَّاجِيَ وَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَنْ فِي الْقُبُوْدِ کہے:

میں : ہمارے علماء نے ہم کو بتایا ہے کہ افضل خلفاء بالحقیق سیدنا ابو بکر الصدیق میں اس کے بعد سیدنا عمر فاروق ہیں اس کے بعد سیدنا عثمان اس کے بعد سیدنا علی رضی اللہ عنہم اجمعین ہیں مید صدر : سعوڑی دیر خاموش رہنے کے بعد بلے : برائیک کے منہ میں زبان ہے جس کا جو جی چاہے کہہ سکتا ہے لیکن اور شرعی سے ثابت کرنا مشکل ہے اس کے علاوہ ابل سنت کے معبر و صحیح کت بوں میں جو لکھا ہے۔ یہ قول اس کے مرکبی طور سے مخالف ہے کیونکہ ان کی کتاب میں تفضل اللہ سیدنا ابو بکر ہیں اس کے بعد عثمان اس میں حضرت علیؑ کا نام بھی نہیں ہے ان کو لو بازار کی لوگوں میں شمار کیا گیا ہے حضرت علیؑ کا نام تو متاخرین علماء نے خلفاء راشدین کے نام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

میں : اس کے بعد میں نے ان سے سجدہ کاہ کے بارے میں پوچھا جس کو حضرات الرتبۃ الحسینیہ سمجھتے ہیں۔

سید صدر : اس سے پہلی بات تو معلوم ہونی چاہئے کہ ہم تمٹی پر سجدہ کرتے ہیں۔ تمٹی کو سجدہ نہیں کرتے

جیسا کہ بعض لوگ جو شیعوں کو بدنام کرتے ہیں اس قسم کی شہرت دستی ہے میں سمجھدہ مرف  
 خداوند عالم ہی کے لئے ہوتا ہے اور شیعوں نے سب کے تردید کیا یہ بات ثابت ہے  
 کہ سب سے افضل زمین پر سجدہ کرنے ہے یا جو حضرت زمین سے الگی ہوں ان پر سجدہ کرنا  
 ہے اپنے طبقہ کھائی نہ جاتی ہوں اس کے علاوہ کسی اور حیز پر سجدہ جائز نہیں ہے  
 رسول اسلام ممٹی کافرش بنائیتے تھے یا کبھی مٹی اور کھاس پوس کی سجدہ کاہ بنائیتے تھے اور  
 اس پر سجدہ فرماتے تھے یہی تعلیم اصحاب کو سمجھی دی وہ لوگ کبھی زمین پر پاسنگریزوں پر  
 سجدہ کرتے تھے کیونکہ کچھ سے کے گوشہ پر سجدہ کرنے سے منع فرماتے تھے ہمارے میاں یہ  
 چیز بدیکیات میں سے ہے امام زین العابدینؑ نے اپنے باپ کی قبر پر تحریری سی مٹی  
 اٹھائی تھی اور اسی رسم کرنے تھے کیونکہ وہ طیب و طاہری تھی اس پر سید الشہداءؑ کا خون  
 پڑا تھا یہی سیرت آج تک شیعوں میں جاری ہے ہم یہ ہرگز نہیں کہتے کہ خاک شفا کے  
 علاوہ کسی مٹی پر سجدہ جائزی نہیں ہے بلکہ ہم کہتے ہیں ہر بیک مٹی اور پاک پتھر پر سجدہ جائز  
 ہے جیسے چٹائی اور اس سجادے پر جائز ہے جو محاجر کی بیویوں سے بنائے گئے ہوں۔  
 میں : سیدنا الحسین (رض) کا ذکر آجائے کی وجہ سے میں نے کہا : شیعہ کیوں روئے ہیں اور کیوں  
 منہ پر طلاق بخے مارتے ہیں اور اتنا اپنے کو مارتے ہیں کہ خون بینے لگتا ہے یہ تو اسلام میں حرام ہے  
 کیونکہ رسول اللہؐ کا ارشاد ہے : جو منہ پر طلاق بخے مارتے ہیں اور گریبان چاک کرے، خابیت کے

دعوے کرے وہ ہم میں سے نہیں ہے !  
 مید صدر : حدیث تو صحیح ہے لیکن امام حسینؑ کے نام پر منطبق نہیں ہوتی کیونکہ جو خون حسینؑ کا انتقام  
 لینے کا اعلان کر رہے حسینؑ کے راستے پر چلنے والے جاہلیت کا دعویٰ نہیں کر سکتی اس کے علاوہ شیعوں  
 انسان ہیں ان میں عالم بھی ہیں جاہل بھی ہیں ان کے بھی احسانات ہیں جب امام حسینؑ اور  
 ان اکے اہل و عالیٰ اصحاب و انصار کے قتل ہٹک حرمت ایسی کاتبہ کر رہے ہیں تو ان  
 کے جذبات بھر کی اٹھتے ہیں اس پر وہ لاائق اجر میں کیونکہ ان کی نیتیں سب فی سبیل الرزق

اور خدا نے پسند کی ان نبیوں پر حزار دنیا ہے جو دنیا نے چند بھتے قبل مصیبی حکومت  
 کی رسمی تصریح رہا کہ جمال عبدالناصر کی موت پر نشری کوئی تحقیق بنانا ہے اس میں کجاگ تھا کہ  
 جمال عبدالناصر کی موت کی خبر نشر نہ ہو لی ہے تو اس کو ادمیوں نے خود کشی کر لی تھی کچھ نہیں  
 اپنے کو چھٹ کے اوپرے گردایا تھا کچھ لوگ ربل کے پیچے آکر کٹ گئے تھے۔ وغیرہ وغیرہ  
 زخمی اور ولایاں ہو جانے والے اس کے علاوہ تھے اس قسم کے واقعات بہت ہیں جو صاحب  
 عالم (عبد الناصر حضرات) کو دیشیں آتے ہیں۔ توجہ مسلمان جمال عبدالناصر کی موت پر پلے پہنچ کر سکتے ہیں۔ حالانکہ جمال عبدالناصر کی موت علمی و فطری تھی تو کب ہم شیعوں کو یہ حق  
 نہیں پہنچ سکتے کہ بارے میں حکم لگائیں کہ وہ غلطی ہر پس؟ البتہ شیعوں کو یہ حق  
 نہیں پہنچ سکتے شیعہ بھائیوں پر حکم لگائیں کہ وہ امام حسین پر گرید کرنے کے سلسلے میں غلطی  
 پر میں کیونکہ انہوں نے امام حسین کے عاشورہ کے معاملہ ہی سنتے ہیں زندگی کاٹ دی ہے  
 اور آج تک معاملہ ہی کی زندگی بس کرتے چلے آ رہے ہیں۔ امام حسین پر تو خود رسول خدا  
 روئے ہیں اور ان کے روئے پر چھپیں روئے لگے ہیں تو کیا رسول کو غلط کہا جاسکتا ہے؟  
 میں : شیعہ حضرات اپنے اولیاء کے قبور پر پونے چاندی کے نقش و لکھار کیوں بناتے ہیں جب کہ

اسلام نے حرام قرار دیا ہے؟

سید صدر: یہ بات شیعوں ہی کے نہ مخصوص نہیں ہے اور نہ حرام ہے۔ برادران اہلسنت کی مسجدیں خواہ  
 وہ عراق میں ہوں یا مصر میں یا ترکی میں یا کسی اور اسلامی ملک میں ہوں جگہ ان میں ہونے چاندی کے  
 نقش و لکھار بنائے جاتے ہیں۔ اسی طرح مدینہ میں مسجد رسولؐ تھی ہے مکہ مردہ میں خانہ کعبہ پر ہر  
 سال ایسا غلاف چڑھاتے ہیں جس پر ہونے نے نقش و لکھار اور آیات کریمہ ہوتی ہیں اور  
 کروڑوں درہم خرچ ہوتا ہے یہ بات شیعوں ہی کے نہ مخصوص نہیں ہے (سہابہ گذشتہ)  
 میں : سعودی علماء کہتے ہیں : قبروں کا مس کرنا صالحین سے دعا کرتا ان سے حوصلہ برکت کرنا

پس بشرک ہے۔ آپ کی کیا رائے ہے؟

ید مدد: اگر قربوں کو اس نیت سے مس کرنا (چونا) اور صاحبین سے یہ سمجھ کر وعاکن کر یقین و خرچ پوچھاتے ہیں تو یہ شرک ہے اس میں دورانے نہیں ہے۔ مسلمان موحدین ان کا عقیدہ ہے کہ صرف خدا ہی یقین و خرچ پوچھاتا ہے مسلمان اولیاء الامم (علماء السلام) سے دعا اس لئے کرتا ہے کہ یہ حضرات خدا کی بارگاہ میں اس کے لئے وسیلہ بن جائیں اور یہ شرک نہیں ہے۔ اور اس بات پر تمام مسلمان چاہے وہ شیعہ ہوں یا سنی ر Howell خدا کے زمانہ سے آج تک متفق ہیں۔ رسول نے وہابیوں کی یعنی سعودی علماء کے جن کا آپ نے ذکر کیا۔ اور جو اپنے جدید منہب سے جو اسی صدی کی پیداوار ہے مسلمانوں کے اجماع کی مخالفت کرتے ہیں۔ ان لوگوں نے اپنے اعتمادات کے ذریعہ سارے مسلمانوں میں فتنہ کا بیچ لبودیا اور تمام مسلمانوں کو کافر قرار دی دیا ہے۔ ان کا خون مباح قرار دی دیا۔ یہی وہ لوگ ہیں جو بڑھے حاجیوں کو صرف اس حکم پر انہما دھنڈ پڑھتے ہیں کہ وہ بیچارے جو شیعیت میں کہتے ہیں : اللہ السلام عليك ياد رسول الله آنحضرتؐ کی فرشح مقدس کو چونے نہیں دیتے ان لوگوں نے ہمارے علماء کی میتواظرے بھی کئے لیکن بہم اپنی بہت دھرمی پر باقی رہے

جانب سید شرف الدین - جو ایک شیعہ علم تھے۔ جب عبد العزیز آل سعود کے زمانہ میں جس سے مشرف ہوئے تو عید الاضحی کی تہنیت کے سلسلہ میں حب معمول قصر ملک میں جن علماء کو دعوت دی گئی ان میں یہ بھی تھے جب ان کی باری آئی اور شاہ عبد العزیز سے معاف گئی تو شاہ کو ایک تحدی پیش کی۔ وہ تحدی ایک قرآن تھا جو کھال کے غلاف کے اندر تھا۔ بادشاہ نے کے کرو اور آخر انہا نے سر پر رکھا اور چھپا۔ جانب سید شرف الدین نے اسی وقت کہا: اے بادشاہ آپ اس جلد کو کبھیوں کر جو تم رہے ہیں؟ اور اس کا کبھی احرام کر رہے ہیں یہ تو بھی کی کھال ہے؟ بادشاہ نے کہا: میرا رادہ اس قرآن کا ہے جو اس

چل لے کمال) کے اندر میں اس علاف کی تعظیم نہیں کر رہا ہوں! سید شرف الدین نے فرمایا: **أَخْسَنَتِ أَيُّهَا الْمُلَائِكَةُ!** ہم لوگ بھی جب حجہ نبوی میں کھڑکی یاد روازہ کو چوتھے ہیں تو ہمارا مقصد کھڑکی یاد روازے کا احترام نہیں ہوتا۔ کیونکہ ہم کو معلوم ہے کہ یہ ہے کا ہے: نفع پہنچا سکتے ہے زضر! ہم ان لکڑیوں اور اس لوہے کے پچھے چوڑات ہے اس کی لیفی رسول اکرم کی تعظیم کرتے ہیں۔ جیسے علاف کا احترام سے آپ کا مقصد قرآن کا احترام ہوتا ہے۔ آئا جتنا تھا کہ سارے حاضرین نے خوش ہو کر نعمتوں تکبیر مبنی کی اور سب نے میک زبان ہو کر کہا: ہم نے سچ کیا! بادشاہ اس وقت مجبور ہو گیا اور اس نے حکم دیا کہ تمام جماعت کرام رسول خدا کے آثار کو تبرک کے طور پر پورہ دئے سکتے ہیں۔ میاں نک کہ جب اس کے بعد دوسرا بادشاہ آیا تو اس نے پہلے والا طریقہ رائج کر دیا۔

قدہ لوگوں کے مشرک ہو جانے کا نہیں ہے۔ فقہہ سیاسی ہے جبکہ کابینہ ای مقصد مسلمانوں کی مخالفت ان کو قتل کرنے ہے۔ تاکہ راستے سے ان کا ملک ان کی سلطنت مفیض طہ ہو جائے۔ ان لوگوں نے امت محمدیہ کے ساتھ چوکھے بھی کیا ہے۔ اس کا سب سے بڑا گواہ تاریخ ہے۔

میں : سچھر میں نے صوفیت کے بارے میں پوچھا۔

سید صدرا نے مختصر احوال دیا: اس میں کچھ سیلوں اچھے ہیں کچھ بھی نہیں ہیں۔ اچھے سیلو: شناختی نفس، نفس کو ساخت زندگی کا عادی بنانا ذات دنیا کے کن کوئی عالم ارواح کی طرف بلند روازی وغیرہ۔ برسے سیلو: گوشنہ شینی، حقیقی زندگی سے فراز چنہ لفظی اعداد کے اندر ذکر خدا کو محدود کر دینا وغیرہ وغیرہ۔ اور اسلام (جیسا کہ سب ہی جانتے ہیں) اچھے سیلوؤں کو قبول کرنے ہے سب سی چیزوں کو پسند کرتا ہے۔ مجھے سمجھئے دیجئے کہ اسلام کے تمام مبادی اور تعلیمات ایجادی ہیں۔ سب سی نہیں ہیں!

# حیرت و شک

اس میں شک نہیں کہ سید محمد باقر الصدر کے جوابات واضح اور قائم کرنے والے تھے لیکن مجھے  
بیٹا شخص جس نے اپنی عمر کے ۲۵ سال تقدیر فی احترام صحابہ کے ماحول میں گزارے ہوں خصوصاً  
جس کے کچھ وہ پئے ہیں ان خلافتے راشدین کی محبت و عظمت سرایت کرچی ہو جن کی سنت سے  
شک کرنے اور جن کے راستہ پر چین کی رسول صدرا نے تاکہ کردی ہو اور ان خلفا میں بھی  
سرفہرست سیدنا ابو بکر الصدیق و سیدنا عمر الفاروق ہوں۔ اس کے دل و دماغ میں سید صدر کی باقی  
کیے اڑانداز ہوتی ہیں؟ میں نے توجہ سے عراق کی زمین پر قدم رکھا ہے سینا ابو بکر و عمر کا نام نہیں  
کے لئے میرے کان ترس گئے ہیں البتہ ان کے بدلتے کچھ ایسے عجب و غریب نام اور امور نہیں لیں  
کہتے رہے ہیں جن سے میں بالکل ہی ناقف ہوں۔ (شلا) بارہ اماموں کے نام اور یہ وحی ای  
کلام علیؑ کے نے رسول اللہ نے حضرت سے پہلے نفس کر دی تھی (وغیرہ وغیرہ) بھلا میں اس بات  
کو سمجھ کر ان سکن ہوں کہ تمام مسلمان یعنی صحابہ کرام جو رسول اللہ کے بعد خلیل البشر تھے وہ سب کے  
سب کیسے امام علیؑ کام اللہ و حیثیٰ کے خلاف متفرق ہو گئے تھے؟ حالانکہ ہم کو لوٹھجھوارہ ہی سے پسکھایا  
جا سکتے کہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہم امام علیؑ کا احترام کرنے تھے ان کے حق کو سمجھاتے تھے۔ کیونکہ  
آپ فاطمۃ الزہراء کے شہزادی حسن و حسین کے باپ تھے۔ باب مرثیۃ اعلم تھے جسے کہ خود سیدنا علیؑ  
ابو بکر صدیق کے حق کو سمجھاتے تھے جو سب سے پہلے مسلمان رسول اللہ کے غار کے ساتھی تھے  
جس کا خود قرآن نے ذکر کیا ہے۔ رسول خدا نے اپنے مریض الموت میں نماز کی امامت بھی صدر کے  
حوالا کر دی تھی اور فرمایا تھا: میں اگر کسی کو خلیل بناتا تو وہ ابو بکر ہوتے اور اپنی اس باب کی بناء پر ملاں  
نے ان کو اپنے خلیفہ چن لیا تھا۔

اسی طرح امام علیؑ سید ناعمر کے حق کو بھی پہچانتے تھے جن کے ذریعہ خدا نے اسلام کو  
 عزت بخشی اور رسول اکرمؐ نے ان کا نام فاروق (حق و بہل میں فرق کرنے والا) رکھا۔ اسی طرح حضرت  
 امام علیؑ سید ناعمر کے حق کو بھی پہچانتے تھے جن سے ملکہ رحمان حاکم تھے اور  
 جنہوں نے جیش العروۃ کو سازو سامان سے آراستہ کی تھا۔ جن کا نام رسول اللہ نے ذوالتوین  
 رکھا تھا آخری ہمارے شیعہ بھائی ان باتوں سے کھوئکر جاہل میں ہے یا کھپر لوگ سجاہل عارفان  
 کرتے ہیں اور ان لوگوں کو ایسے عام آدمی خیال کرتے ہیں جن کو خواہیات اور طمع دنیا حق کی  
 پروپریتی سے باز رکھ سکتی ہے اور یہ لوگ دو تھوڑا کی وفات کے بعد ان کی نافرمانی کرنے لگتے ہیں۔  
 حالانکہ وہی لوگ تو ہمیں جو رسولؐ کے احکام کی تعمیل ہیں ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی  
 کوشش کیا کرتے تھے۔ عزت اسلام و نصرت حق کی خاطر اپنے آباؤ اولاد خاندان تک کو قتل کر دیا  
 کرتے تھے انہیں میں ایسے بھی تھے جو خدا رسولؐ کی اطاعت کرنے اپنے باب اور یہ کو  
 قتل کر دیتے تھے۔ ناممکن ہے کہ طمع دنیا (حصول تخت خلافت) ان کو دھوکہ دے سکے اور یہ  
 رسولؐ کے بعد ان کی باتوں کو پس پشت ڈال دیں۔ کی ایسا ہو سکتے ہے ہم نہیں ناممکن ہے۔  
 انہیں تصورات و خیالات کی بنار میں شیعوں کی ہربات نہیں مانتا تھا اگرچہ صیہت کی بالوں پر میں  
 مانع ہو چکا تھا۔ میں شک و ہیرت میں پر گلیا۔ شک تو اس وجہ سے جو عملاءِ شیعہ نے میری حفل میں  
 ڈال دیا تھا کیونکہ ان کا کلام معقول و منطقی ہوتا ہے۔ اور جس ہیرت میں میں ڈوب گیا وہ یہ تھی کہ میرے  
 حاشیہ خیال میں بھی یہ بات نہیں اسکتی تھی کہ معاشر کرام (رض)ؐ کی اس بخلاقی کے درجہ تک گر سکتے ہیں  
 کہ بخاری طرح کے عادی انسان جن جائیں گے کہ نہ تو انوار رسالت ان پر صدقیل کر سکے اور نہ  
 ہبایت محمدؐ ان کو مہذب بناسکی؟ خدا یا یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ کی صماۃ اس معیار کے ہو سکتے ہیں  
 جو شیعہ کہتے ہیں؟ اہم بات تریہ ہے کہ یہی شک و ہیرت مکروہی کی ابتدا اور اس بات کے عرف  
 کا سبب بن گئی کہ ڈال میں کا لامفروضہ ہے جس کی تحقیق حقیقت تک پہنچنے کے لئے فردی

ہے۔

ہمارا دوست منعم اگیا تھا۔ اور ملک عازم کر بلاؤ گئے۔ وہاں ہم نے سیدنا الحسینؑ کی محنتوں کا اندازہ اس طرح لکھا یا جس طرح شعیر لکھاتے ہیں۔ وہاں جا کر ہم کو تبرہ حلاکہ سیدنا الحسینؑ مرے نہیں میں ان کی ضریح کے ارد گرد لوگوں کا ہجوم اور پروانوں کی طرح گزنا۔ تڑپ تڑپ کر رونایہ سب ایسی باتیں تھیں کہ تم نے اس کا مثل دیکھا ہی نہیں تھا۔ معلوم یہ ہوتا تھا کہ جیسے تھیں ابھی شہید ہوئے ہیں۔ میں نے خطبیوں کو دیکھا ہمتوں سے حادثہ کر بلاؤ کو نوحہ وزاری کے ساتھ اس طرح بیان کر رہے تھے کہ سختے والا لانپے دل پر قابو رکھو ہی نہیں سکت تھا۔ پھر مجھٹ کر دنے پر محدود تھا اور پھر میں بھی رونے لگا بے سخا ش رو نے لکھا عذاب صبر ہاتھوں سے چھوٹ گئی لانپے نفس کو آزاد کر دیا۔ بلکہ کر دلے۔ اور جب میں چپ بہاؤ تھے میں روحانی راحت ملی ہے کہ جس سے میں اس کے قبل تک نااُشنا تھا۔ بلکہ میں حسینؑ کے شہنشاہ کی صفت میں تھا اور اب فتحؑ ان کے ان اصحاب والفقار میں شامل ہو گیا جو اپنی جان فدا کرنے پر تباریتھے۔ خطب ہر کافرہ بیان کر رہا تھا۔ یہ بھی پہلے ان فوجی سرواروں میں تھے جو حسینؑ سے جنگ کے لئے تھے لیکن (عاشر کے دن) میدان جنگ میں شاخ ختل کی طرح کافر رہے تھے اور جب ان کے کمی ساتھی نے پوچھا: کیا تم موت سے ڈر رہے ہو؟ تو حرب نے جہا: نہیں خدا کی قسم نہیں بلکہ میں لانے کو جنت و دوزخ کے نفع میں پار رہا ہوں یہ کہہ کر گھوڑے کو اڑ لکائی اور حسینؑ کی خدمت میں پہنچ کر کھینچ گئے: فرزند رسولؐ کیا میری قورہ قبول ہو سکتی ہے؟ — اتنا سنتے ہی میں زمین پر گزر کر بھاڑیں کھانے لگا گویا میں ہڑھوں اور حسینؑ سے کہہ رہا ہوں فرزند رسولؐ کی میری قورہ قبول ہو سکتی ہے؟ فرزند رسولؐ مجھے معاف کر دیجئے۔ خطبؑ کی آواز بہت اثر انگیز تھی توگ فڑاڑ میں مار مار کر دنے لگے۔ اسی وقت میرا دوست میری جمیع کی آواز سن کر متوجہ ہوا اور روتا ہوں مجھ پر جنک ڈرا اور مجھے سینے سے اس طرح چھا لیا۔ مجیسے ماں بچپن کو چھٹا لیتی ہے اور بار بار کہہ رہا تھا یا حسینؑ یا حسینؑ وہ چند تھے جس میں حقیقی گرہ کا مطلب میری بھروسیں آیا۔ اور میں نے بھروس کیا جیسے میرے آنسووں نے میرے قلب اور اندر سے میرے پورے جسم کو دھو دیا۔

اور رسولؐ کی اس حدیث کا مطلب سمجھا، جو میں جانت ہوں اگر تم جان لیتے تو بہت کم نہیں زیادہ تر رہتے!

تمام دن میں دل گرفتار بامیرے دوست نے بہت ہی کم وقوع دی بعض مرطبات کھانے کو لا کر دیئے مگر رب بیکار میری اشتباہ ختم ہو چکی تھی۔ میں نے اتنے دوست سے کہا۔ مقتل حسینؑ کا قصہ مجھ کو سناؤ، کیونکہ واقعات گر بلائے کے بارے میں زیادہ نہ کم مجھے کچھ سمجھی معلوم نہیں تھا صرف اتنا جانتا تھا کہ جب بھادرے بزرگ اس کا ذکر کرتے تھے تو کہتے تھے: جن دشمنان اسلام من فھین نے زید ناعمر میرزا عثمان کو قتل کیا اور سیدنا علیؑ کو شہید کیا انھیں نے سیدنا (امام) الحسینؑ کو سمجھی شہید کر دیا۔ اس سے زیادہ ہم کو کچھ سمجھی نہیں معلوم تھا۔ بلکہ ہم تو عاشورا کے دن کو ایک اسلامی عید کے عنوان سے منت تھے۔ اس دن زکوہِ نکالی جاتی ہے قسمِ قسم کے کھانے پکانے جاتے ہیں اشتباہ بڑھانے والی خدا اُسیں تیار کی جاتی ہیں۔ چھوٹے بڑے دوں کے پاس عیدی مانگنے جاتے ہیں تاکہ اس عیدی سے کھانے میں اور محییت کی چیزوں خریدی جا سکیں۔

یہ صحیح ہے کہ بعض دیباں توں میں کچھ تقدیری اور رسمی امور پائے جاتے تھے مثلاً وہ (عاشروکو) آگ روشن کرتے تھے۔ اس دن کو لوگ کام نہیں کرتے تھے۔ نہ شادی بیاہ کی رسم انجام دیتے تھے نہ خوشی مناتے تھے لیکن ہم لوگ اس کو عادت و رسم کہ کر ٹھال دیا کرتے تھے۔ بھادرے علما عاشورا کے فضائل میں اور اس دن رحمتوں و برکتوں کے بارے میں حدیث سنایا کرتے تھے۔ یہ بھی ایک

محیب بات ہے۔ یہاں (حرم امام حسینؑ) سے ہم لوگ حسینؑ کے بھائی (جواب) عباسؑ کی فرضیہ کی زیارت کے لئے گئے تھے تو خیریں معلوم تھا کہ یہ کون ہیں؟ لیکن میرے دوست نے ان کی شجاعت و بیادی کا فہرست یا تھا۔ متعدد علماء، و افاضل علماء جیسے علاقات کی مگر مجھے کسی کا نام یاد نہیں ہے۔ ہاں بعض کے القاب یاد میں جیسے مجر اعلوم اسید الحکیم کا شف الفطاڑ آل۔ میں طباطبی فیروز آبادی اسد حیدر وغیرہ۔

اور حق یہ ہے کہ یہ بڑے تقویٰ والے علماء ہیں۔ ان کے چہرے پر رعب جلال ہے۔  
شیعہ ان کا بہت احترام کرتے ہیں۔ اپنے مال کا غم ان کو لا کر دستے ہیں۔ اور یہ علماء، انھیں رقوم سے حوزات علیٰ کی ادارت کرتے ہیں۔ مدارس بنلاتے ہیں۔ جماں خلائق کو لاتے ہیں، ہر اسلامی یونیورسٹی سے آنے والے طالبعلموں کا خرچ اسی سے دیتے ہیں، یہ لوگ خود مستقل ہوتے ہیں۔ بحثاً فہم دستے دور یا نزدیک کا کوئی رابطہ نہیں رکھتے یہ ہمارے علماء کی طرح نہیں ہیں کہ جو فتویٰ تو فتویٰ الحفظگو  
سمجھی اس حکومت کی مرضی کے بغیر نہیں کرتے جو ان کو تباخاً و دشیٰ ہے اور جب چاہتی ہے اور کرنے ہے

میرے لئے تو یہی دنیا شی جس کا (المسب کی طرح) میں نے تپہ لگایا تھا یا خدا نے میرے لئے  
انکشاف کر دیا تھا۔ اس دنیا سے لفڑت کے بعد میں ماوس ہو چکا تھا۔ صادوت کے بعد میں سے محنت کرنے  
لگا تھا۔ اس دنیا نے مجھے نئے نئے افکار دیتے تھے میرے دل میں اطلاعِ بُحثٰ ناٹش جسجو کوئی بُحثٰ  
پیدا کر دی تھی۔ تاکہ اپنی اس سمجھتہ و حقیقت کو پالوں جس نے میرے خیالات میں اس وقت پہنچا پیدا کر دی  
تھی جب میں نے یہ حدیث پڑھی تھی کہ بنی اسرائیل اور فردوں میں بُثٰ گئے تھے اور نصاریٰ، میں  
میری امت، فردوں میں بُثٰ گئے تھے لگی۔ ایک کے علاوہ سب ہی چشمی ہوں گے۔

اویان متعددہ کے پارے میں کوئی تعجب نہیں ہے کہ ان میں سے ہر ایک اپنے کو رحمی اور  
دوسروں کو باطل سمجھتا ہے لیکن جب میں اس حدیث کو پڑھتا ہوں تو سمجھو جاتا ہوں۔ میرا بخوبی صرف  
حدیث پڑھنے سے بلکہ ان مسلمانوں پر بھی ہے جو اس حدیث کو پڑھتے ہیں اپنے خطبوں میں بھر کر اکثر  
ہیں اور بغیر کسی تحمل کے لگز رجاتے ہیں اور مدلل حدیث سے بُثٰ ہی نہیں کرتے جب تھے فرقہ ناجیہ مکا  
پہنچ پل سکے۔

تعجب نہیز بات یہ ہے کہ ہر قوہ دعویٰ کرتا ہے کہ مرف میں فرقہ ناجیہ ہے حدیث کے آخر میں یہ  
سمجھی ہے کہ لوگوں نے پوچھا وہ کون ہیں یا رسول اللہ؟ فرمایا: وہ لوگ مراد ہیں جو اسی راستہ پر ہوں گے  
جس پر میں اور میرے اصحاب ہیں اب آپ ہی بتائیے کہ کرنی ایسی فرقہ ہے جو کتب و سنت سے منکر نہ ہو؟

یا کوئی ایسا اسلامی فرقہ بے جواں کے علاوہ کسی اور حنفی کا مدعی ہو یہ اگر انہاں نکل یا الوجھیف پا امام شافعی یا احمد بن حنبل سے پوچھا جائے تو کہ ان میں سے کوئی قرآن و سنت صحیح سے منکر کے علاوہ کچھ اور کچھ سلتا ہے؟

یہ تو سینیوں کے فرقے میں اب انھیں کس ساتھ اگر شیعہ فرقوں کو — جن کو سن ہمیشہ فاسد الحقیقت اور مخون سمجھا کرتا تھا — بھی شامل کر لی جائے تو حضرات سبی مدعی برکتی ہمیجی قرآن اور سنت صحیح سے منکر میں جو اہل بیت طہرہؑ سے مخول ہے اور ان کا گھننا بے تکھروں لے گھر کی بات زیادہ بہتر جانتے ہیں۔ تو ایسی صورت میں کیا یہ سب کے سب حق پر پہنچنے کے لیے ہیں یہ ناممکن ہے کیونکہ حدیث شرائف صرف ایک کو حق پر باتانی ہے یاں سب بی کا حق پر ہونا اس وقت ناممکن ہے جب حدیث جعلی و جھوٹی مان لی جائے اور یہ اس لئے ناممکن ہے کہ حدیث سننی و شیعہ دونوں کے پیاس متواتر ہے یا ایمان لیا جائے کہ حدیث کا ذکر کوئی ملول ہے تو کوئی مطلب ہے لیکن استغفار اللہ جو رسول ﷺ اپنی طرف سے کچھ کہتا ہے ہو جس کی تمام حدیث میں حکمت و عبرت ہوں وہ کوئی ایسی بات کیونکہ کوئی سلتا ہے جس کے مدلول و معنی بھی نہ ہوں — اس لئے ہمارے سامنے اس بات کے علاوہ کوئی چارا نہیں ہے کہ ہم یہ نسلیم کر لیں کہ صرف ایک ہی فرقہ جشتی ہے اور حق پر ہے باقی سب باطل پڑیں یہ حدیث جس طرح حیرت میں ڈال دی ہے اسی ملجم جاتا چاہئے والے کو تلاش حق پر بھی محبوک کر دیتی ہے یہی وجہ ہے کہ شیعوں سے ملاقات کے بعد میرے اور پرحرقوں کا ہمارا ٹوٹ پڑا اور اندر یونی طرف سے میں نہ بذب ہو گیا ہو سکتا ہے انھیں کی بات حق ہو رہی ہے کیونکہ بھتے ہوں ہمہ انہیں خود ہی کیوں نہ تحقیق کر دا لوں تک دو دھکا دو دھکا دی کا پانی جدا ہو جائے اور خود اسلام نے اپنے قرآن و سنت کے ذریعہ حکم دیا ہے کہ بحث و محسوس لغتشیش تحقیق سے کام لیا جائے۔ قرآن کا ارشاد ہے: **وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا النَّهْدَى يَحْيَنُونَ سُبْلَنَا رَبِّ الْمُلْكُمْ (ملکہت)، آئین آخری** اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں جہاد کی انھیں ہم ضرور اپنی راہ کی بدایت کریں گے — دوسری جگہ ارشاد ہے: **الَّذِينَ كَتَمُوا عَنِ الْقَوْلِ فَيَبْرُؤُونَ أَخْنَةً أَوْ لَذَاقَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ**

وَأَذْلِكَ هُنَّ أَوْلَادَنَا بَأْبَابِ (رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) (النَّوْمَر) آیت ۱۸)

ترجمہ: جو لوگ بات کو جی لکھا کر سنتے ہیں اور کہاں میں سے اچھی بات پر عمل کرنے میں بھی لوگ وہ ہیں جن کی خدمت نے پدایت کی اور ہمی لوگ عقلمند ہیں ۔ خود رسول اکرم نے فرمایا ہے: اپنے دین کے بارے میں اس طرح بحث و مختص کرو کہ لوگ تم کو دلو انہیں کہنے لگیں۔ لہذا بحث و مختص ہر مکلف پر شرمنی واجب ہے۔

اس عبد و پیمان اور سچے ارادے کے ساتھ عراق کے لئے پڑھ دوستوں سے خدمت برا ان سے معافاً فر کر کے خدمت بھرتے ہوئے مجھے بہت افسوس ہو رہا تھا کیونکہ میں نے بھی ان سے محبت کی تھی۔ اور انہوں نے بھی دل سے مجھے چاہتا تھا۔ میں ایسے غریز دوستوں کو چھوڑ رہا تھا جنہوں نے میرے ساتھ خلوص کا برنا تو ایسی سیرے لئے اپنے وقت کی قربانی دی تھی اور وہ میرے نہیں تھیں جیسا کہ خود انہوں نے جھا بکسی خوف یا لامجھ سے ایسا نہیں کر رہے ہیں۔ ملکہ صرف رضاۓ خدا کے لئے ہے! کیونکہ حدیث میں ہے: اگر خدا تیری وجہ سے ایک شخص کو ہدایت کر دے تو وہ پوری دنیا سے ستر ہے شیعوں کے وطن اور ان کے ائمۃ کے حقیقتات حالیات کے شہر عراق میجنیں دن قیام کر کے وداع ہو جائیں۔ اور یہ میں اس طرح گزر گئے جیسے کوئی لذیذ خواب دیکھنے والے کی تباہ ہو کہ خواب پورا کئے بغیر یہ ارنہ ہو۔ عراق کو مختصر سی دست کے بعد چھوڑا جس پر افسوس رہا۔ عراق میں ان قلوب کو چھوڑا جو محبت اہل بیت پر دھڑکتے ہیں۔ اور وہاں سے بیت اللہ الحرام و قبر سید الائین والا آخرین مصلی اللہ علیہ وسلمی اکابر الطہیرین الظاہرین کی زیارت کے ارادہ سے حجاز کے لئے روانہ ہو گیا۔



# سفر حجاز

جده پیغمبرؐ کریمؐ اپنے دوست بشیر سے ملا جو میرے آئے سے بعد خوش ہو گا اسکا فوراً اتنے  
گھر لے لیا اور میرا بہت اکرام کیا؛ فرمات کے اوقات میں یہم کو اپنی گاڑی سے تفریح کا ہوں ملٹا  
وغیرہ و مgomha اتنا تھا، ہم دونوں ایک ساتھ عمرہ کرنے کے اور چند دن (دنباوا ما فیحہ کو محمل کر) صرف عبادت  
و تقویٰ میں غرق رہے۔ میں نے اتنے دوست سے عراق چلے جانے کی وجہ سے جملاتِ افادات میں تاخیر  
ہو گئی تھی۔ اس کی معدودت چاہی اور انکشافِ جدید یا فتح کا تذکرہ بھجو کیا۔ اس نے بہت کھلے دل سے  
سب کچھ سننا اور اس کو کچھ حالات پر اطلاع بھی کی۔ چنانچہ اس نے مجھ سے کہا: میں نے سنبھالے  
کہ آج تک (بھی) ان میں بہت بڑے بڑے صدایہیں اور جو باتیں وہ کہتے ہیں ان کے بیان ہیں۔  
بس ان میں متعدد فرقے ہیں جو کافروں مخفف ہیں۔ ہر سال حج کے زمانہ ہم ہمارے نے مشکلات  
پیدا کر دتے ہیں۔ میں نے ز پوچھا: وہ کون سے مشکلات ہیں جو یہ لوگ پیدا کر دتے ہیں؟ اس نے  
کہا: قبائل کے ازگرد نمازیں پڑھتے ہیں۔ بعض میں گروہ در گروہ داخل ہوتے ہیں۔ روئے پہنچتے ہیں  
اپنی حمبوں میں پھر کلکھلے رکھتے ہیں اس پر سمجھہ کرتے ہیں، اور جب سیدنا عزرہؐ کی قبر پہنچنے  
ہیں تو سرو سینہ پہنچتے ہیں! ایں عمل غبارہ مجاہتے ہیں جیسے اسی وقت وہ مرے ہیں انھیں تمام بال  
کی وجہ سے سعودی حکومت نے ان کے مزاروں میں داخل پر پابندی لکھا دی تھی!

میں نے مشکراتے ہوئے کہا کی اسی لئے آپ لوگ ان کو اسلام سے مخفف کہتے ہیں؟ اس  
نے کہا یہ اور اس کے علاوہ بھی! یہ ائمہ توزیہ یارت رسولؐ کے نامے ہیں یعنی رسولؐ کی زیارت کے کیجا  
گھر سے ہو کر عمرہ والی بکر کو گالیاں دستیں ہیں ان پر لفظت کرتے ہیں بعض تو ایسے (زمیروہ) ہوتے ہیں  
جو ابو بکر و عمر کی قبروں پر غلط و سخاوت ڈال دتے ہیں — اس سے مجھے اپنے والد ماجد کی بات

اداگنی کہ جب وہ حج سے پلٹے تھے تو انہوں نے بھی اپنی بات کھی سکتی۔ لیکن انہوں نے بھا سننا کہ  
بھی کسی قبر گزندگی ڈال دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ میرے والد نے خود اپنی اُنکھوں سے تو دیکھا نہیں تھا  
حرف سننا تھا۔ کیونکہ ان کا بیان اس طرح تھا: ہم نے سعودی سپاہیوں کو دیکھا کہ وہ بعض حاجیوں کو  
لاٹھی سے مار رہے ہیں۔ جب ہم لوگوں نے اس پر اعتراض کیا کہ یہ حجاج بیت اللہ کی توہین ہے!  
تو انہوں نے بھا اپنے مسلمان نہیں ہیں۔ پرشیعہ ہیں جو خلافاطتوں کو لے کر آئے تھے کہ قبر رسول پر  
ڈال دیں! اس پر ہم لوگوں نے بھی ان پر بحث کی اور ان پر بحث کا!

اور اس میں اپنے اس ساتھی سے جو سعودی کے مدینہ سورہ میں پیدا ہوا ہے یہ سن رہا ہو کہ  
یہ لوگ قبر رسول کی زیارت کرنے آتے ہیں اور غلط طوں کو ابو بکر و عمر کی قبروں پر ڈالتے ہیں۔ مجھے  
دو نوں روایتوں میں لٹک ہے کہ نوح میں نے خوچ کیا ہے اور دیکھا ہے کہ وہ جھوہ مبارک جس میں رسول  
مقبرہ اور ابو بکر و عمر کی قبریں ہیں وہ ہر وقت مغلل رہتا ہے کسی کی مجال نہیں ہے کہ اس جھوک کے قرب  
جا کر اس کے دروازہ یا کھڑکوں کو بوس دے لے۔ پوچھا سیکھ اس میں کچھ ڈال دے ادا تو اس نے  
ناممکن ہے کہ اس جھوک میں نہ تو سوراخ اور شکستہ ان ہے۔ کہ جس کے کوئی چیز سیکھ جاسکے۔ شانیا یہے  
سخت قسم کے فوجیوں کا پہر و ہر دروازہ پر ہتا ہے۔ جو بھائی و خاطت میں ماہر ہوتے ہیں ان کے  
ہاتھوں میں کوئے ہوتے ہیں۔ جس سے وہ لوگ ہر اس شخص کی پٹائی کرتے ہیں جو دروازہ یا جا بیوی  
کے قریب ہونا چاہئے یا جھوک کے اندر دیکھنا چاہے۔ میرا گمان خالب یہ ہے کہ سعودی سپاہیوں  
میں جو لوگ شیعوں کو کافر سمجھتے ہیں انہوں نے شیعوں پر یہ افتادہ و بہتان لگایا ہے تاکہ شیعوں  
کو مارنے کا جواز پیدا ہو سکے یا کم از کم مسلمانوں کو ان سے جنگ پر آمادہ کیا جاسکے یا اتنا فائدہ تو کام  
ہی کہ جب شیعوں کو مارا جائے گا تو لوگ خاموش تشاٹی بے دیکھتے رہیں گے کوئی اعتراض نہیں  
کر سکتے گا۔ اور یہ لوگ جب اپنے اپنے ملکوں کو واپس جائیں گے تو شیعوں کے خلاف زبردست  
پروگنیہ ہو جائے گا کہ یہ لوگ رسول اللہ سے بعض رکھتے ہیں۔ آنحضرت کی قبر خلافت ڈالتے ہیں  
اس طرح ایک تیر سے دو شکار ہو جائے گا۔

اس کی مثال ایسی ہے کہ مجھے ایک بہت ہی مقبرہ اور قبة فضل نے سماں کیا: ہم لوگ خانہ بھی کا طاف کر رہے تھے کہ ایک نوجوان کو اڑ دھام کی وجہ سے گرمی چڑھنے کی اس کو اچھوڑ لگ کیا اور اس نے قہقہے کر دیا جس پھر کی تھا جو اس کے حفاظت کرنے والے سپاہی اس پر ٹوٹ پڑے اور اتنا مارا کر وہ ادھ مرا ہو گی۔ پھر اسے لکھا دیا اور اس پر الزام لکھا یا کہ یہ نجاستی کے لئے کہا یا تھا کہ خانہ کعبہ پر مل دے۔ اس پر چند گواہ مہیا کیے گئے اور اس بیچارے کے کو اسی دن قتل کر دیا گیا۔

میرے ذہن میں یہ خیالات فلمی تصویروں کی طرح گزرتے رہے اور کافی دیر تک میں اپنے سعودی دولت کے بارے میں سوچتا ہاکہ اس کے خیالات شیعوں کے بارے میں کیسے ہیں؟ بار بار اس کے یہ جملے: یہ لوگ گریہ و بکارے میں منہ پر ٹھانچے مارتے ہیں۔ پھر پسجدہ کرتے ہیں قبروں کے آس پاس نمازیں ٹھرتے ہیں الخ بار بار میرے ذہن میں آتے تھے اور میں نے اپنے آپ سے پوچھا کہ صرف ان باتوں سے کہاں کو کو کافر قرار دیا جائے سکتا ہے؟ یہ لوگ تو اقرار شہادتیں کے ساتھ نماز بھی پڑھتے ہیں۔ زکات بھی دیتے ہیں روزہ بھی رکھتے ہیں رخ بھی کرتے ہیں امر معروف و نبی از منکر بھی کرتے ہیں کیا ان بالوں کے باوجود یہ کافر ہیں؟

میں اپنے دولت سے نہ شمنی مول لینا چاہتا تھا، اور نہ ایسی بحث کرنا چاہتا تھا جس کا کوئی نفع نہ ہوا۔ اس نے یہ کہہ کر: خدا ہم کو اور ان کو صراط مستقیم کی ہدایت دے اور ان دشمنانِ دین پر خدا کی مار پڑے جو اسلام اور مسلمانوں کی جماعت کو دنے میں لگے رہتے ہیں! خاموش ہو گیا۔ اس کے بعد اس عمر کے دوران اور جب بھی مکملہ کی زیارت سے مشرف ہوتا رہا (کلاس وقت بہت تھوڑے عمر کرنے والے طاف کرنے ہوتے تھے) یہ معمول بنایا تھا کہ نماز پڑھ کے اپنے پورے وجود کے ساتھ گرگزنا کر خدا سے دعا کرنا تھا کہ میری بصیرت کھول دے اور حق و حقیقت کی طرف ہیری ہدایت

فرمادے مقام ابراہیم پر کھڑے ہو کر میں نے اس آیت مارکر کو سامنے رکھ کر:

وَجَاهِدُوا فِي اللّٰهِ حِرْجًا إِذَا هُوَ أَحْتَكَمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْنَا فُؤُفُ في الْقُوَّا  
مِنْ حَرَجٍ مُلَةً أَمْ كُمْ أَمْ إِرَاهِيمَ هُوَ مَا كَمَ الْمُشْرِكُونَ مِنْ قَبْلٍ وَفِي هَذَا

لَيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِيدًا عَلَى النَّاسِ فَإِذَا  
عَلِمْتُمُ الظُّنُونَ إِذَا لَوْلَا إِنَّكُمْ وَأَغْنَيْتُمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَانَا فَنَعِمُ الْمَوْلَى وَ  
نَعِمُ النَّصِيرُ (رَبُّ اسْرَائِيلَ) (الْمُجَدَّلُ) آیت ۱۰۷)

ترجمہ: اور جو جناد کرنے کا حق ہے خدا کی راہ میں لاس طرح (جناد کرو۔ اسی نے تم کو  
برگزیدہ کیا اور امور دین میں تم پر کسی طرح کی شکننگی نہیں کی، تمہارے باپ ابراہیم کے مدھب  
کو (تمہارا مدھب بنادیا ہے) اسکی خدا نے تمہارا اپسے ہمارے مسلمان (فرمانبردار بندے) نام  
رکھا اور اس قرآن میں (رجی) تو جناد کرو تاکہ رسول تمہارے مقابل میں گواہ نہیں اور تم لوگوں کے  
 مقابل میں گواہ بنو اور تم پابندی سے نماز پڑھا کرو اور زکوہ دستے رہو اور خدا ہمی کو مضبوط پڑو  
وہی تمہارا سر پرست ہے اور کیا اچھا مدد گارے۔ کہنا شروع گی۔ اور سیدنا ابراہیم یا پلے  
باپ ابراہیم (صیا کہ قرآن نے یہلے ہے) سے مناجات کرنے لگا: اے ہمارے باپ! کے  
وہ ذات گرامی جس نے ہمارا نام مسلمان رکھا ہے۔ دیکھئے تو آپ کی اولادوں میں آپ کے  
بعدکت اختلاف ہو گی کچھ یہودی کچھ صیا کی کچھ مسلمان ہو گئے۔ کچھ یہودیوں میں اختلاف ہوادہ  
۱۷ فرقوں میں بٹے گئے، میانی ۲۰ فرقوں میں تقسیم ہو گئے اور مسلمان تہتر فرقہ ہو گئے اور  
یہ گمراہ نہیں جیسا کہ آپ کے یہی محمد نے خبر دی ہے صرف لے دے کے ایک فرقہ آپ  
کے مدھب پر باقی رہ گیا ہے۔

یہ اختلاف و فرقہ کی سنت الہی ہے جو اس نے اپنے بندوں میں جاری کیا ہے؟  
جیسے کہ دریہ فرقہ کھتا ہے کہ خود خدا نے ہر شخص کے نئے معین کر دیا ہے کہ وہ یہودی یا  
عیالی ہو جائے یا مسلمان ہو جائے یا مسیح ہو جائے یا مشک ہو جائے یا یہ اختلاف  
و فرقہ صحیت دنیا اور تعلیمات الہی سے دوری کا نتیجہ ہے کیونکہ جب بندوں نے خدا کو فراموش  
کر دیا تو خدا نے بندوں کو بجلادیا۔ میری عقل قضا و قدر کی تصدیق پر تیار نہیں ہے کہ خود خدا  
ہی نے ان کے انجام کو صحی بنادیا ہے (بندے اس کو بلکہ نہیں سکتے) میرا عقدہ و یقین کھلتا ہے

کر خدا نے ہم کو پیدا کر کے بہت سختی اچھے بُرے کی تحریر مرحمت فرمائی۔ سچرا فرما دوسرے لوگوں کو سمجھ کر ہمارے مشکلات کو حل کی جو باتیں ہمارے لئے مبہم تھیں۔ انبیاء نے ان کی وضاحت کر دی احتیجات کو پچھا دیا۔ لیکن انسان کو زندگانی دنبا اور اس کی زیادش نے اپنی ویجھرنے، جمالت و نادانی نے نعاد و سرکشی نے ظلم و طغیان نے حق سے ہجرا دیا۔ شیطان کا تالیع بنا کر جماں سے دور کر دیا۔ اس کو غیر حجک پر پھینکا دیا۔ اسی بات کو خدا بہت ہی اچھے اور مختصر پر اس طرح کہتا ہے:

إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظِلُمُ النَّاسَ مَا كَيْدُوا وَلَكُنَّ النَّاسُ الظَّاهِرُونَ (پبلیکیت ایڈیشن، آیت ۲۳)

ترجمہ: خدا تو جہول پر کچھ بھی ظلم نہیں کرتا۔ لیکن یہ بندے خود ہی اپنے انفسوں پر ظلم کرنے ہیں۔  
لے بلکہ ابراہیم! یہ دو نصاریٰ جمیلوں نے اپنی دشمنی کی بنا پر جیتے تھے اسے کی بعد بھی حق کی یعنی  
کی ہے وہ اتنی زیادہ ملامت کے سنتھی نہیں ہیں۔ حقیقی بامت مسلم جس کو خدا نے آپ کے بیٹے  
محمد کے ذریعہ تاریخیوں سے لکھاں کر رکھا ہے ایسا جس کو خیر افاقت قرار دیا۔ اسی امت نے شدید  
اختلاف کے نتیجے پرے۔ تفرقہ اذاری کی ایک نے دوسرے کو کافر قرار دیا جا لانکہ رسول اللہ  
نے پہلے ہی دوڑا یا سمعا۔ پہلے ہی سے متنبہ کر دیا تھا اور بڑی سختی سے فرمایا تھا: کسی مسلمان کے  
لئے یہ بات حلال نہیں ہے۔ کروہ تین دن سے زیادہ اپنے مسلمان بھائی کو چھوڑ دے! آخر  
اس امت کو کیا ہو گیا ہے جن کے درمیان پھوٹ رکھنی ہے جو سترے سترے ہو گئی ہے جو  
چھوٹ چھوٹی حکومتوں میں بٹ کھٹکی ہے۔ ایک دوسرے کی شکن ہے ایک دوسرے سے  
پرسرپکار ہے۔ ایک دوسرے کی تکفیر کرتی ہے۔ انتہا یہ ہے کہ ایک دوسرے کو سمجھاتے ہیں ہیں  
زندگی جبرا ایک دوسرے کو چھوڑ دے رہتے ہیں۔ اے بابا ابراہیم! اس امت کو کیا ہو گی  
زندگی خیر الامم سختی، شرقی و غربی اس کے زریعہ میں تھے جستے پوری دنیا کو میں! علوم معرفت،  
پہنچیں وہ نہ کن سخت سختا۔ آج وہ سب سے کم سب سے ذلیل ہو گئی ہے۔ اس کی از من غصب کر لی گئی  
اس کے افراد کو ان کے ولیں سے دلیں لکھا لادے دیا گیا ہے۔ ان کی مسجد اقصیٰ مغلیہ مجرم جمیلوں کے

تبصہ میں ہے وہ اس کو آزاد بھی نہیں کر سکتے۔ اگر آس مسلمانوں کے شہروں کو دیکھیں تو ہر جسم  
 تقویاتی، بعلمکاری فقری اور ایمان زمینیں، مہلک امراض پر خلقی کچھ فکری نظر نہیں آگئی جنہاں  
 صرف بیت الحلا اور لیجے تورپ میں کیے ہیں اور ہمارے ہیاں کیے ہیں۔ اگر صاف پورپ کے  
 بیت الحلا میں جاتے ہے تو سب کے سب صاف و شفاف کشت کی طرح حمکتے ہوئے اپنے قدم  
 کی خوشیہ لیکن ہمارے ہیاں کے بیت الحلا، معاذ اللہ ان کی کشافت، انجامات، گندگی، جلو  
 کی وجہ سے صاف قدم نہیں رکھ سکت۔ حالانکہ یہم وہ ہیں کہ جس کو اسلام نے بنایا ہے: لطافت  
 جنمبا یعنیان ہے اگذگی جزو شیطان ہے، اکی ایمان پورپ میں اور شیطان ہمارے ہیاں  
 مشق ہو گیا ہے؟ آخر مسلمان اپنے عہدہ کے اخبار سے کپوں ڈستے ہیں؟ حد ہے کہ اپنے  
 ملکوں میں احمد رہنیں کر سکتے۔ مسلمان کو اپنے اور پہنچی اختیار نہیں، چھوڑ رافت رہنیں ہے، وہ  
 دار حی نہیں رکھ سکت۔ اسلامی برس نہیں پہنچ سکت، لیکن فاتح علی الاعلان شراب پی سکتے ہے زنا  
 کر سکتے ہے آب دور زیری بیٹک عزت کر سکتے ہے۔ اور مسلمان اس کو روک نہیں سکت۔ بلکہ امر معروف  
 و نبی اور نکار نہیں کر سکت مجھے لاگوں نے ہیاں تک بتایا کہ بعض اسلامی ملکوں میں جیسے مصروف مغرب  
 (وغیرہ) میں باپ اپنی بیوی کو شدت فقر و احتیاج کی بنا پر حرام کو دری کے لئے مجبور کر رکتے ہے  
 فلا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ۔

خایا اتنے اس امت سے کپوں دوری اختیار کر لی! اتنے کیوں اس امت کو اندھرے میں  
 ڈالوں ہاتھ پر اچھوڑ دیا؟ نہیں، خدا ہمیں تحریک جاپ میں استغفار کرنے ہوں، تحریک بارگاہ ہیں تو کہ کتنا  
 ہوں (لیکن) ای امت ہی تحریکے دور ہو گئی اسی نے شیطان کا راستہ اختیار کر لی۔ تو نے نہ اپنی کتاب میں  
 خود پیچھے ہے، و مَنْ تَعْصِمْ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَٰنِ لَعِقْسٌ لَهُ شَيْطَانٌ أَمْهُولٌ مُّرْئٌ

(ویں سلسلہ الزخوف) آیت (۳۶)

تحریک، اور جو شخص خدا کی یاد سے اندھا جاتا ہے ہم (کو یا غور) اس کے لئے اک شیطان  
 مفرکر دیتے ہیں تو وہی اس کا (اپنے کام) کام کرتی ہے۔

وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ فَدَخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ أَفَأَنْتُنَّ مَاتَ أَوْ قُتِلَ  
أَفْلَئِيمُ مُتَّلِّي أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ نَيَّلَ عَلَى حَقِيقَتِهِ فَلَكُنْ كَفِرَ اللَّهُ مُشْيَأً  
وَسَيَجْزِنَى اللَّهُ الْمُتَّكِفِينَ (یہ میں (اک یمن) آیت ۱۲۶)

ترجمہ ہا اور محمد تو صرف رسول ہیں (خدا نہیں ہیں) ان سے پہلے اور کبھی بہترے پنگیر گزر جکے ہیں۔ پنگیر کی اگر (محمد) اپنی موت سے مر جائیں یا مارڈا لے جائیں تو تم اتنے بااؤں (اینے کفر کی طرف) پڑت جاؤ گے؟ اور جو اتنے بااؤں کپھرے کا (کبھی) تو (محبوک) ہرگز خدا کا کچھ بھی نہ لکھاڑے کا او عذیر ہذا شکر کرنے والوں کو احتجاب لے دے گا۔

اواس میں کوئی شک بھی نہیں ہے کہ اتنے مدد جس پتی ذلت رسولی فقر کی تک پہنچ گئی ہے یخواں بات کی دلیل ہے کہ وہ هراط مستقیم سے بھٹک چکی ہے اور اس میں کبھی شک نہیں ہے کہ مخفی بعد لوگ یا ایک فرقہ پوری امت کے زاویہ فکر کو نہیں بلکہ رسول نہ لئے ہی فرمایا تھا: تم لوگ امر معروف و نبی ازمکار کرنے رہنا ورنہ خدا تمہارے اور پرتمہارے بھول کو ملا کرے گا تو تمہارے نکلوں کی دعا میں بھی مستحباب نہ ہوں گی! پانچے ولے تو نے جنازل کیا ہے ہم اس پر ایمان رکھتے ہیں تیرے رسول کی پیروی کرتے ہیں۔ لہذا ہم کو شاہدین میں شمار کرے میرے معبد و ہدایت کے بعد ہمارے دلوں کو کچھ ذکر ہم پر اپنی رحمت نازل فرمائو تو ہم ابھی عجیش کرنے والا ہیں۔ خدا یا ہم نے خود ہی اپنے نفسوں پر علم کیا ہے گرت تو نے ہم کو معاف نہ کیا ہم پر رحم نہ کی تو یقیناً ہم گھاٹے میں رہیں گے۔

اپنے دوست بشیر کا خط اس کے رشتہ دار کے نام لے کر میں نے مدینہ منورہ کا سفر کیا۔ ماکہ جب تک مدینہ میں رہوں بشیر کے رشتہ دار بھی کے پاس قیام کروں۔ میری روائی سے پہلے بشیر نے ٹیلیفون سے کبھی بات کر لی تھی۔ مدینہ پہنچنے تھی میرے میزبان نے مر جا کھلا اور اپنے گھر لے گیا۔ سامان وغیرہ رکھنے کے بعد میں نے سب سے پہلے دیار رسول میں پہنچ کر دربار رسول میں حاضری دی۔ لیکن حاضری سے پہلے غل کیا سب سے اچھا اور بیک و بکیزہ لباس پہنا۔

خوشیوں کا ایسا سچھر بیان ہلا۔ لیکن زمانہ حج کے اعتبار سے زائرین کی کافی محیٰ تھی۔ اس نے بہت ہی آرام سے رسول اللہ وابکر و عمر کی قبور کے سامنے کھڑا ہو گیا۔ حج کے موقع پر یہ شرف نہیں حاصل کر سکتا تھا کیونکہ اثر ہام بہت تھا اور میں نے بلا وجہ یہ کو شش کی تھی کہ بطور تبرک کسی جانی کو کوئی دے سکوں۔ میرے ارادہ کو تماشی تھی اور ہاں پر کھڑے ہوئے سپاہی نے مجھے بہت نور سے ڈالنا وہاں ہر روز اپنے سپاہی رہتا ہے۔ اور حب دعا اور دعویوں کے سلام کو سیوں خانے میں بھی دے سکوں تک لکھڑا رہا۔ ٹھائلو سپاہی نے حکم دیا کہ وہ اپس جاؤ۔ میں نے چاہا بھی کہ ان میں سے محض ایک سے بات کروں مگر بے فائدہ!

میں وہاں سے واپس اگر رو قدر منظر میں اسی جگہ مجھے گی جاں بھی کہ قرآن پڑھا کر تھا اور لعن سے قرآن پڑھنے لگا اور بار بار تکرار کرتا تھا۔ مجھے یہ خیال ہوتا تھا کہ جیسے رسول اللہ میری تلاوت کو سماعت فرمائے ہیں تلاوت کرنے کرتے ہیں سچنے لگا۔ کیا یہ ممکن ہے کہ دوسرے مرد علی کی طرح رسول خدا بھی مرفہ ہوں؟ اگر اسی ہے تو ہم اپنی نمازوں میں مخالف کرنے ہوئے کیوں کہتے ہیں آللَّٰم عَلَيْكَ أَبِهَا النُّبُوٰتُ وَرَحْمَةُ اللَّٰهِ وَبَرَكَاتُهُ (اے بنی آپ پر زندگانی کا سلام اور اس کی حمتیں اور پرکشیں نازل ہوں) اور حب تمام مسلموں کا عقیدہ ہے کہ سیدنا خضر علیہ السلام زندہ ہیں اور سلام کرنے والوں کو حباب دیتے ہیں بلکہ صوفی طریقوں کے جلد مشک کا حقی عقیدہ ہے کہ شیخ احمد تیجاني یا عبدالقاد جیلانی ان کے پاس جلد گئے تھیں (خواب ہیں نہیں) ظاہر طبقاً ہر آتے ہیں تو پھر ہم رسول خدا کے بارے میں اس قسم کی کرامت کے سلسلے میں کیوں سخل کرتے ہیں؟ حالانکہ آنحضرت علی الاطلاق افضل الخلق میں بلکن بھر یہ سوچ کر سکون ہو اک تمام مسلمان ایں نہیں کہتے مرف دہا بیوں کا عقیدہ ہے جن سے میں اب متفقر ہوئے تھا۔ ایک تو اسی وجہ سے اور دوسرے بہت سے اب کی وجہ سے سمجھداں کے وہ سختی بھی ہے جس کو میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے کہ جو مومنین ان کے عقیدہ کے خلاف ہیں ان کیس قدرشدت و سختی کرتے ہیں (اپ سوچ بھی نہیں سکتے) ایک مرتبہ میں یقینی کی زیارت کے لئے گیا اور ہاں کھڑے ہو کر ادا واجہ اہل بہت کے لئے ترجمہ کیا۔

کر رہا تھا اور میرے قریب ہی ایک بہت سماں بولدا شخص رورہا تھا اس کے رونے کے میں  
سمجھ گئی۔ پیش ہے اس کے بعد وہ روپبلہ ہو کر نماز پڑھنے لگا اور وہ جیسے ہمارا مسجد ہے میں کی  
میں نے ایک فوجی کو دیکھا جو (قریب) دوڑتا ہوا آیا تا پیدا وہ دیرے سے اس بولٹھ کے حرکات میں  
کی نظر آئی کہ رہا تھا اور آئتے ہی اتنے نو سے ٹھوک کر مار کی کہ بولٹھ کی اور جنہیں منت تک وہ ہوش  
وہ اس ہی کھو دیکھا تھا اور فوجی جو توں گھونسوں نکلوں لا توں سے ایک طرف اس کی شیائی کر رہا تھا اور  
دوسری طرف کالیوں کی بوجھا کر رہا تھا یہ دیکھ کر مجھے ضبط نہ ہو سکا اور مجھے خیال ہوا کہ شاید بھا  
مر جھا میں نے فوجی سے سمجھا : ارے کیوں مار رہے ہو یہ نماز پڑھ رہا تھا تم یہ حرام کام کیوں کر رہے  
ہو افوجی نے مجھے سمجھا لڑپالی اور دھکی دی کہ اگر تم خاموش نہ رہے تو تمہاری بھی بھی گت بنادول کا اور  
جب میں نے اس کی انکھوں میں شر کے شرارے دیکھے تو الگ ہو گیا اور اتنے اوپر سخت غصہ آرہا تھا  
کہ مظلوم کی مدد بھی نہیں کر سکتا اور عذیز یہ بھی غصہ آرہا تھا کہ بغیر کسی روک توک کے جس کے ساتھ  
جو جبی چاہتے ہیں کوئی ای نہیں ہے جو انکو اس سے روک سکے؟ کچھ رازین بھی وہاں تھے  
جو اس منظکو دیکھ سے سخت بیضے کھا لاحل و لا قوۃ الا باللہ اور بیضے نے کیا یہ یہاں آئی کا مستحق تھا  
یہ قبور کے پاس نماز پڑھ رہا تھا اور یہ حرام ہے یہ سن کر میں اپنے کو قالب میں نہ رکھ سکا اور بھٹ پڑا کہ  
کس نے چکے قبروں کے پاس نماز پڑھنی حرام ہے؟ اس نے کھار سمل ڈالنے اس سے مخالف تھا  
ہے میں نے بغیر کچھ سوچ کہہ دیا کہ تم لوگ رسول خدا پر الزام لکھتے ہو اپنے میں دیکھیں یہ سب مجھے  
چھٹ جائیں یا اس فوجی کو آواز دیں اور وہ میرا حال بھی بُھے جیسا کہ دیہا بہت زیکر سے بولا گئے  
رسول اللہ نے منع کیا ہے تو انکھوں آدمی کیوں مخالفت کرتے ہیں؟ کیوں جاج دیا زین فعل حرام کا  
او رحکاب کرتے ہیں؟ کیوں قبر رسول و قبر ابو بکر و عمر کے آس پاس مسجد نبوی میں نمازیں پڑھتے ہیں؟ اور پورے  
اسلامی ممالک کی مسجدوں میں نماز پڑھتے ہیں اور اگر مان بھی لیا جائے کہ قبروں کے پاس نماز حرام ہے  
تو کی اتنیشدت سے روکنا چاہئے یا زندگی سے؟ مجھے آپ اجازت دیں تو اس اعزازی کا قدر سناوں جس  
نے رسول اللہ کی مسجد میں پڑا کر دیا تھا خود رسول اصحاب رسول کی موجودگی میں بلا کسی شرم و حجاب کے

اس نے بہت دیا۔ اور جب بعض حضرات نگلی تواریکر کرائیں کہ اس کو قتل کروں تو رسول اللہ نے رُوك دیا اور فرمایا: اس کو محظوظ رہو اس پر سخنی نہ کرو۔ جان اس نے پیش اپ کی ویاں ایک دلوں پانی پیدا و نعم کو آسانی کے لئے پیدا کیا گیا ہے۔ نہ کہ سخنی کرنے کے لئے لوگوں کو خوش رکھنے کے لئے ذکر لغافت دلانے کے لئے۔ پھر تمام صحابہ نے حکم رسول کی پذیری کی اور رسول خدا نے اعلیٰ کو پیدا کر لئے پس بچایا۔ مرجا چاہیت تزمی باور اطمینان سیارات سے ٹھکر فرمائی اور اس کو سمجھایا۔ یہ خدا کا گھر ہے اس کو خس نہیں کرنا چاہئے۔ اخلاقِ رسول کو دیکھ کر اعلیٰ مسلمان ہوگی اور پھر عرشِ مسجد میں احمد اور پاک بساں میں آتا ہے۔ خداوند عالم نے کتنی سچی بات لئے رسول کے ہجی ہے،

وَلَوْكَنْتَ فَظْلًا عَذِيلًا الْقَلْبُ لَا يَفْصُلُ مِنْ حَوْلَكَ (پیغمبر اکرم، آیت ۱۵۹)

ترجع: تم اگر بزرگ اور سخت دل ہوتے تب تو یہ لوگ (حضرات کے) تمہارے گردے پڑھ رہے گئے ہوتے! قصہ سنتے کے بعد بعض موجود حضرات بہت متاثر ہوئے اور ایک شخص مجھے اللہ نے جا کر پوچھنے لگا: آپ کمال کے رب بنے والے ہیں؟ میں نے کہا: ٹیولس کا اس نے مجھے سلام کیا اور کہا: برادر! تم کو خدا کا واسطہ اپنی جان کی حفاظت کرو۔ یہاں اس فتح کی بات برگز دکرو۔ میں تم کو فرقہ الی اللہ الشیعیت کرتا ہوں۔ آپ نے ان لوگوں کے دلوں میں اپنے لفظ کی پیدا کر لیا ہے۔ یہ لوگ جو اپنے کو عمر میں کاملاً شمعیت میں اور حاجیول کے ساتھ ایسی سخنی کا رہتا کرتے ہیں کسی میں یہ جرأت نہیں ہے جو اپنی اے کا انہاد کر سکے یا ایسی روایات بیان کر سکے جو ان کی روایتوں کے موافق نہ ہو۔ مایہ عقیدہ کے انہاد کر سکے جوان کے عقیدے کے مخالف ہو۔ میں اپنے نئے درست کے گھروں اپس اگلی جن کا نام سمجھی نہیں جانتا تھا۔ وہ رات کا کھانا لے کر آئے اور میرے سامنے بٹھی گئے کہی نا شروع کرنے سے پہلے بی انھوں نے مجھ سے لمحہ سچھ کمال کیا ہے؟ میں نے شروع سے لے کر آخر تک اپنا پورا اقتضیابیان کر دیا اور جتنے واضح لفظوں میں بھجو دیا: سمجھائی اب مجھے وہا بیت لغافت ہوئے لگی ہے اور شیعیت کی طرف میلان پڑھتا جا بے اتنا سنتے ہی ان کے چہرے کا رنگ مل گیا اور مجھ سے کہنے لگے: خیر ارباب

اس فتح کی گفتگو دوبارہ نہ کرنا۔ اتنا کہہ کر مجھے چھوڑ کر چلے گئے۔ میں انتظار کرتے کرتے تھک گی سو گیا۔ علی الصباح مسجد نبوی کی اذان قلنے میں بیدار ہوا تو دیکھا کھانا اسی طرح اپنی جگہ رکھا ہوا ہے جس سے میں سمجھا کہ میر امیر بان پھر پیٹ کر نہیں آیا۔ اب اس کے بارے میں مشکوک ہو گیا اور مجھے خطرہ لاحق ہو گی کہ نہیں وہ سی آئی ذہنی کا آدمی نہ ہو۔ لہذا میں فرا اٹھا اور مکان کو سببیتہ عہد کے لئے تپڑا کر لکھ کھڑا ہوا۔ دن بھر توحہ نبوی میں رہا۔ زیارت کرنا تھا۔ نمازیں پڑھتا تھا۔ صرف غفاری حاجت اور وضو کرنے باہر لکھتا تھا۔ نماز عصر کے بعد ایک خطیب کو سنا جو نمازوں کو عنط کر رہا تھا۔ میں بھی ادھر ہی جلاگ۔ بعض موجود لوگوں سے تپڑا کر یہ مذہب کا فاضی ہے میں نے بڑی توجہ سے سادہ شخص بعض ایتوں کی تفسیر بیان کر رہا تھا۔ درس ختم کر کے جب وہ جانے لگا تو میں نے روک کر لوچھا ہسیدی! آپ نے طبیر سے مراد کون لوگ ہیں؟ اس نے فوراً کہا: ان لوگ مطہر اُن جن کے ذکر سے آت کی ابتداء ہوئی ہے: یا اَنَا عَلَيْهِ لَكُنْ النَّجْمُ میں نے کہا: شعیہ علماء تو صرف نجائز پاک کرنے مخصوص کہتے ہیں۔ فطری بات ہے کہ میں نے ان پر اعتراض کیا کہ آت میں ابتداء یا اَنَّ النَّجْمَ اے نبی کہا ہو یہ کسے ہوئی ہے۔ انھوں نے کہا: جہاں تک رہوں کی حد تکوں سے خطاب تھا۔ تمام میتے جمع موت کے لانے کے شَلَائِشَنَ اُنْ الْقِيَمَنَ، فلا تَخْضُعْنَ، قلن، فَرَنْ میتیکشَنَ، لا تَمْرُّخْنَ، اَفْعُنَ، اَتَيْنَ، اَطْعُنَ، وغیرہ اور حب اُن کی بات ختم ہو گئی اہلیت کا ذکر آیا۔ میتے سبی بدل دیا گیا۔ لبندھ عتنکم و لیٹھر کم کہا گی۔ میری بات سنکر اس نے پشہر اٹھا کر دیکھنے چھے چکا: خبردار ان زبردیے انکار سے ہر شیار ہو جاؤ۔ شیعہ کلام خدا کی من مانی تغیر کرتے ہیں۔ حضرت علی اور ان کی ذریت کے بارے میں ان کے پاس ایسی ایسی آئیں ہیں جس کو ہم لوگ نہیں جانتے ان کے پاس مخصوص قرآن ہے جس کو یہ مصحف فاطمۃ کہتے ہیں۔ میں تم کو ہر شیار کرنا ہوں کہیں ان کے چینل میں رکھیں جاؤ۔

میں نے کہا: ہسیدی! اس کی تو اپنے فکر نہ کریں ان کے بارے میں سمجھے بہت کچھ معلوم ہے۔ میں تو حقیقت جانتا چاہتا تھا۔ فاضی نے کہا: تم کہاں کے رہنے والے ہو ہے عرض کی یہ نہیں کہا۔

پوچھا تھا رام کی بے ہی میں نے کہا: **المجاہی**! ایس کرتا فضی بڑے فخر سے بنا اور بولا: کی تم جانتے ہو احمد المجاہی کون تھا؟ میں نے کہا بال! وہ سخن الطلاق سمجھتے۔ فرضی نے کہا: وہ فرانسیسی استعمار کا اجنبی تھا؛ الجزا اور شیونس میں فرانس کے قدم صرف اسی کی وجہ سے جے سمجھتے۔ اگر تم کسی بھی پریس جاؤ تو قوتی لا یسبری پی ٹھرو دیکھینا اور وہاں قاموس فرنی کا خود مطاعکرنا باب (۱) کے اندر تم پڑھو گے کہ فرانس نے وسام الشرف (فرانس کا سب سے بڑا تھا) احمد المجاہی کو اس کی ان خدمتاں کے صلیب میں جو اس نے فرانس کے لئے انجام دیئے تھے۔ دیا تھا اور وہ خدمات ایسے تھے جن کا قیس بھی نہیں کی جاسکتے مجھے اس کے قول سے تعجب بواہ بھر حال شکریدا ادا کر کے میں ان سے خصت ہو کر جلا آیا۔ صینے میں پورے ایک بخت قیم کی ہاگر چاندیں منازیں پڑھ لوں۔ اور تمام زیارتیں بھی کر لوں میں نہ کے دوران قیام میں بہت بار بیکتی تھیں اسے کامل تیربا جس کا مفہوم یہ ہوا کہ وہاں بیت سے لفترت پڑھتی گئی مدینہ منورہ کے کوچ کر کے اردن پہنچا وہاں اپنے دوستوں سے ملاقات کی جن سے زیادہ جمع میں تعارف ہوا تھا اور جس کی طرف میں ہمیلے اشارہ کر جکھا ہوں۔

ان لوگوں کے پاس تین دن رہا۔ یقین شیعوں سے کہیں ہم لوگوں سے زیادہ رکھتے ہیں دبی روایات وہی پروپگنڈا ہے جو ٹھوپنیں میں تھے۔ بہاں بھی تھے۔ جس سے کبھی اس نے پوچھا تم کس ولی سے شیعوں کو دشمن رکھتے ہو سب ہمارے سنبھالی باتیں دہرا دیں ولیل نام کی چیز کسی کے پاس نہیں تھی۔ اور زان میں کسی سے شیعوں کی کتابیں پڑھی تھیں۔ شیعوں نے نشت و برخاست کئی حدیہ سے کہا ہے کہ اپنی زندگی میں کسی شعبے سے ملاقات تک نہیں کی تھی۔

اردن سے سوریہ آیا۔ دمشق میں جمیع امویٰ کو دیکھا اسی کے سپلیوں مزید رام حمین ہے اس کی زیارت کی صلاح الدین الربی اور سیدہ زینب کے فرج کی زیارت سے مشرف ہوا۔ بیروت سے ڈائریکٹ ٹرالیبس گیا۔ سندھری سفر پورے چار دن جا رکی رہا ان چار دنوں میں جسمانی اور فکری دنوں سکون ملا۔ پورے سفر کی ریل میرے ذہن میں حلیقی رہی اور اس کا انجام یہ ہوا کہ بیک وقت میرے دل میں شیعوں کی طرف جھکا اور میلان جتنا بڑھا۔ وہاں بیت سے دوری والفترت بھی اتنی ہوئی تھی۔

الحمد لله ان کی دسیر کاریوں کو میں نے پہچان لیا۔ خلتنے جفضل والعام مجھ پر فرمایا اور رجو  
عنایت و مہربانی فرمائی اس پر اس کی حمد کی اور اس سے دعا کی مجھ را ہجت کی ہدایت کرے۔  
آخر سر زمین وطن پر سخنا۔ سب سے زیادہ جسے صنی خاذان اتم و عیال دوستوں سے ملنے کی  
سمی شکر خدا سب بخیر و عافیت تھے۔ گھر میں داخل ہوتے ہی مجھے معلوم ہوا کہ میری عدم موجودگی میں  
بہت سی کی میں آئی ہیں۔ میں فوراً سمجھ گیا جہاں سے آئی ہیں۔ اور حسان بن مدد کوں کو کھولا تو پر اگھر  
کتا بول سے بھر گی۔ اس سے ان لوگوں کا احرام تھا۔ محبت مزید بڑھ کر جزو صدہ خلافی نہیں کرتے اور  
میں نے دھیما کر مجھے وہاں جتنا کہاں ہیں بطور تخفیفیں کی کجھی تھیں۔ ان کی کھٹی گن کی میں میرے گھر  
بھیجی تھیں۔



# ابتداء و تحقیق

میری خوشی کی انتہا نہ رہی ایک ستمبر میں جس کانفرنس میں نے کتب خانہ رکھا تھا مکتابوں اور تربیت سے رکھا اور چند دن آرام کئے چونکہ دری سال کی ابتداء ہو رہی تھی اس نے ایک نامزد نیشنل بیل نیا کیا جس میں تین دن سسل پڑھلنے کے اور حاردن آرام کے ہر رخصت میں رکھا۔

اس کے بعد کتابوں کے مطالعہ میں جست گل چنانچہ عقائد الائمه "صل اشیعہ و اصولہ" کو پڑھنے کے بعد میری صورت میں تکون ملا کہنے کے خود میراضیر بھی انھیں عقائد کو پسند کرتا تھا جو شیعوں کے تھے اس کے بعد نید شرف الدین ابو سعید کی کتاب "المراجعت" پڑھی ابھی جذبی مفہومات پڑھنے تھے کہ کتاب کی کشش نے پڑھنے پر محظوظ کر دیا اور پھر تو یہ عالم ہو گیا کہی شدید محیوری کے بغیر میں کتاب چھوڑتا ہی نہیں سمجھ سمجھی تو کافی میں بھی لپنے ساختہ تھے جلا جاتا تھا شیعہ علم کی صاف گولی و صراحت اور سی علم کی مکملات کو حل کر دینے نے مجھے دہشت زدہ کر دیا تھا کتاب کی صورت میں میری آزاد و مجھے مل گئی کہ کوئی کتاب عام دھرم پر نہیں لکھی گئی تھی کہ مؤلف کا جو جویں چاہے کسی مناقشہ و معارفہ کے بغیر لکھ دے۔ بلکہ آلمراجعت دو مختلف مذہب (شیعہ و سعی) کے وزیر بردست عالموں کے درمیان جو گلگلو خلود کی بن کی صورت میں ہوئی تھی جس میں ہر چھوٹی و بڑی چیز کا دونوں ایک دوسرے سے محاکمہ کرتے تھے اور پوری بحث کا دار دار مسلمانوں کے دو بنیادی مدارک پر تھے۔ لیکن قرآن کریم اور سنت صفحہ۔ اس بڑی بحث کو اس میں جمع کر دیا گی تھا اپس وہ کتاب کی تھی کہ جو یا جو یا نے حقیقت کو متزل نہ کہ پہنچانے والی تھی پر کتاب بہت بہما مغایب ہے اور میرے اور اس کا بہت بڑا احسان ہے۔

اس کتاب کو پڑھنے پڑھنے جب میں اس متریل پر پہنچا کہ صحابہ احکام و اوامر رسول کی پابندی نہیں

کرتے تھے تو میں بہوت ہو گیا۔ مؤلف نے اس کی شایدیں دیں میں ان میں سے ایک تو روز غرضشنگ کر میں سب سے دافعہ قطاس مراد ہے۔ کیونکہ میں تو سچ مجھی نہیں سکتا تھا کہ سیدنا عمر بن الخطاب حکم رسول پر اعتراض کر سکتے ہیں اور ان کی طرف (معاذ اللہ) بذریان کی نسبت میں سکتے ہیں۔ شروع میں تو مجھے یہی گھمانہ ہوا کہ یہ شیعوں کی روایت ہے لیکن میری حرمت و بہشت کی اس وقت اپنے نہیں رہی جب میں نے یہ دیکھا کہ شیعہ عالم صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے حوالے نے فقل کر دیا ہے میں نے اپنے دل میں بھاگا اگر رہ رہا ہے واقعہ صحیح بخاری میں ہے تو ہمیری کبھی اس میں ایک رائے ہو گئی۔ میں نے فواد شیعہ کا سفر کیا اور وہاں سے صحیح بخاری صحیح مسلم محدث امام محمد ترمذی موطا المام کا کتنے علاوہ دوسری مشہور کتابوں کو خریدا۔ میں نے گھر آئے کہ مجھی انتظار نہیں کیا ٹولیں سے قلعہ تک لے لئے بھر بخاری کو والٹ پلک کر واقعہ قطاس تلاش کرتا رہا۔ اگرچہ میری ولی تھا تھی کہ وہ نہیں ملے مگر میری بسمی کہ وہ عبارت مل گئی اور میں نے اس کو گھٹی مرتبہ پڑھا جیسا شرف الدین نے لکھا تھا وہی تھا۔ میں نے چاہا میں سے سائل و اصرہ کو جھٹلا دیا جائے کیونکہ سیدنا عمر ایں اقدام نہیں کر سکتے لیکن جو باس صحاح میں میں ان کا کیونکہ انکار کی جاسکتا ہے اور صحاح بھی اہل سنت کی۔ اسکے بارے میں ہم لوگ چون مجھی نہیں کر سکتے اور جملی صحبت کی گواہی پر ہر تصدیق ثابت ہے۔ صحاح میں شک کرنا یا بعض کو جھٹلا دینے کا مطلب ہے معتقدات کو چھوڑ دینا ہے۔ اگر شیعہ عالم اپنی کتابوں سے اعلیٰ توسیعات میں قیامت تک تسلیم کرتا لیکن اس نے اہل سنت کی صحاح سے تعلق کیا ہے جسیں خذ کرنے کی بخشاش ہی نہیں ہے۔ ہم نے خود یہ طے کر رکھا ہے کہ قرآن کے بعد سب سے صحیح کتاب بخاری ہے اس لئے اسکو تو ما تا پڑے گا۔ ورنہ پھر صحاح میں شک کرنا پڑے گا اور صحاح میں شک کرنے کا مطلب یہ ہے کہ ہمارے پاس احکام اسلام میں سے کوئی ایسی حیز نہیں ہے جس پر ہم بھروسہ کر سکیں کیونکہ کتاب خدا میں جوا حکام آئے ہیں وہ محل طور سے میں صحاح کے انکار نہ کر سکتے کی دوسری وجہ یہ بھی ہے کہ ہم لوگ ہمدردیات سے بہت بعد میں آئے ہیں دینی احکام اُبھیں جیسے جو بھی ہم کو واشرت میں ملے ہیں وہ خصیں صحاح کے وساطت سے ملے ہیں لہذا ان کتابوں کو نہ چھوڑ جا سکتا ہے نہ جھٹلا بیجا سکتا ہے۔ اس شکل بحث میں داخل ہوتے ہیں میں نے اپنے نفس سے یہ ہدایاتا تھا کہ صرف اپنیں صحیح

حدیثوں پر بھروسہ کر دلکھا جو شیعہ و سنی دونوں کے بیان متفق عمل یہ ہوں گی اور ان تمام حدیثوں کو جھوڑ دوں گا جن کو صرف سنی یا صرف شیعوں نے لکھا ہوگا اس معتدل طریقہ پر عمل کر کے میں جذبہ اڑاکنگزوں سے دور رہ سکوں گا اور نہ ہی قومی یا وطنی تفصیلات سے حفاظت رہ سکوں گا اور اسی کے ساتھ شکر پر عمل نہیں کروں گا۔ اما حابل القین یعنی صراط مستقیم تک پہنچ سکوں۔



**Subhan Allah**



# گھری تحقیق کا آغاز



# اصحیات

## ”شیعوں اور سنیوں کی نظریں“

تمام بحثوں میں سب سے اہم بحث (جس کو منگ بناد کیا جائے) اصحاب کی زندگی ان کے عقائد و کردار کی بحث ہے جو ان کو حقیقت تک پہنچادیتی ہے کیونکہ ہر جو شخص یہی حضرات سے ملنے والے انسیں سے ہم نے دین لیا ہے تاریخیوں میں احکام خدا کی معرفت کے لئے انسیں کے لئے فور سے روشنی حاصل کرتے ہیں جو انکو عملانے کے ساتھ صرف اخیر حضرات پاک تقاضا کرتے تھے لہذا ان کے بارے میں ان کی سیرت کے بارے میں کافی بحث و تجھیں سے کام لیا ہے اور متعدد کتابیں تالیف فرمائی ہیں۔ مثلاً آد العابد فی تہذیب الصحابة الاصل فی معرفة الصحابة تہذیب الانسان الاعتدال اور زبانی کتنی کتابیں ہیں جن میں زندگانی صحابہ کو نقشہ تخلیل کے ساتھ بیان کی گیا ہے۔ لیکن سابلنت کے مخصوص نظری کے مطابق تکمیلی ہیں۔

اس نے ان میں یا اشکال ہے کہ پہلے والے علم، نہ صرف یہ کتاب رسم و سیرت کی کل میں جو ہی سی اور اہمی محکام کے حصے میں تکمیل کرنے والے علماء کی اہل بیتؑ سے وہ مکمل طشت از بام ہے بلکہ جو ہی اموری و عجایسی حکمرانوں کے نقش قدم پر تھا اعلیٰ نے کرام صرف انسیں کے حضم و ابرعہ کے اثر سے پرتوں کرتے تھے اس نے صرف انسیں کے اقوال کو مجتہد سمجھ لیا اور دوسرے ان علماء کے اقوال کو

کو کوڑے والے میں ڈال دینا انسان سے بعید ہے جنپیس مرف والا اے الہ ریت کے جھرم میں  
حکومتوں نے عمل کر دیا۔ ملک بدر کر دیا، ان پر مصائب کے پیار توڑ دیئے، ان کی زندگی اور  
بنا دی۔ ان تعالیٰ و مخفف حکومتوں کے خلاف الفلاط کا مرکز بھی تھی علمدار تھے  
ان تمام چیزوں میں بنیادی چیز صفات تھے کہونکہ یہی وہ لوگ تھے جب رسول اکرم نے قیامت  
تک گمراہی سے بچانے والی تحریر لکھنی پا یہی تو اختلاف کر سمجھے یہی حضرات میں جنہوں نے امت  
اسلام سے کو فضیلت سے مجموع کر دیا اور گمراہی کے راستہ پر ڈال دیا کہ آج امت مکھڑوں میں  
ہٹ گئی۔ یہی جنہوں میں تقسیم ہو گئی۔ اختلافات پھوٹ پڑے، امت مکفر و مسلمی۔ اسلام کا رعب و دہش  
مخالفین کے دلوں سے جاتا رہا۔

یہی تھے جنہوں نے خلافت میں اٹھ گئے الگائے کچھ لوگ حکومت حاصل کرنے میں کامیاب  
ہو گئے کچھ لوگ مدعایاں بن کر اُبھرے جس کے نتیجے میں شیعی اور شیعو معاویہ میں امت قسم  
ہو گئی۔ یہی لوگ میں جنہوں نے کتاب خدا اور حدیث رسول کی تفسیریں اختلاف ڈال دیا جس کے  
نتیجے میں متعدد فرقے پیدا ہو گئے۔ مختلف علمی و فکری مدارس وجود میں آگئے۔ مختلف فلسفے طاہری  
گئے جن کا سرخی پر سیاسی اسابت تھے اور جنہوں نے تخت و تاج تھا۔

اگر یہ صفات نہ ہوتے تو ز مسلمان تقسیم ہوتے نہ اپس میں اختلاف ہوتا جتنے بھی اختلافات ہوئے  
ہیں یا ہو گئے ان کی بازگشت صفات کے اختلاف کی طرف ہے۔ حالانکہ سب کا خدا ایک ہے، قرآن ایک  
رسول ایک نبی اور سب ہی ان چیزوں پر تفقیہ ہیں۔ لیکن رسول کے اتفاق کے بعد سب سے پہلا  
اختلاف تلقیہ بنی ساعدة میں روشن ہوا جو آج تک جاری ہے۔ اور (اعقیدت صحابی کی برکت سے)  
الی راش، اللہ باقی رہے گا میں نے علمائے شیعوں سے گفتگو کر کے یہ تجویز کالا ہے کہ ان کے میال معا  
کی تین قسمیں ہیں۔

(۱) پہلی قسم۔ وہ نیک صحابہ جنہوں نے خدا اور رسول کی کمال حقة معرفت حاصل کی اور یہ پر عیت کی،  
رسول کے سچے صحابی سے فولاد مللا۔ رسول کے بعد بھی نہیں ملے بلکہ ایسے عہد پر باقی رہے اور یہی

وہ اصحاب میں جن کی خدا نے اپنی کتاب میں متعدد بحکم تعریف و توصیف کی ہے اور رسول نے بھی بخیرت موقوع پر ان کی مدح سراہی کی ہے شیعہ ان اصحاب کا ذکر بڑا احترام و تقدیس سے کرتے ہیں اور جس طرح اہل سنت احترام و تقدیس کرنے میں رضی اللہ عنہمین شیعہ محبی یہی سب بحثتے اور کہتے ہیں۔

(۲) دوسرا قسم۔ ان اصحاب کی بے جواہ سلام لائے اور رسول کی پروردگاری کی خواہ خوف سے خواہ شوق سے بگر کی یا لوگ رسول پر احسان جانتے تھے کہ تم انسان لائے اور بعض اوقات رسول کو اذیت بھی پہنچاتے تھے آنحضرتؐ کے ادامر و نواہی کی بجا آؤ رہی تھیں کرتے تھے بلکہ نصوص صریح کے مقابلہ میں اپنی رائی کی اہمیت دیتے تھے بیاں تک کہ بھی تو قرآن نے ان کی توزیع کی اور کبھی ان کی تہمید کی اور بیعت سی آئیتوں میں ان کو رسول بھی کیا۔ رسول نے بھی بہت کی احمدیوں میں ڈریا دھمکایا ہے شیعہ ان اصحاب کا ذکر ان کے افعال کے ساتھ کرتے ہیں۔ زکوٰۃ احترام کرتے ہیں میں نہ تقدیس۔

(۳) تیسرا قسم۔ ان منافقین کی ہے جو رسول کے ساتھ ان کو لعنهان پہنچانے کی بکری میں سمجھتے تھے؛ بطور مسلمان تھے مگر درپرداہ کافر تھے۔ یہ اسلام اور مسلم انوں کو ضرر پہنچانے کے لئے رسول کے قریب رہتے تھے خدا نے پورا کوہہ من قہوں ان کے بارے میں نازل کی ہے بہت سی حکیموں پر ان کا ذکر ہے ان کو جہنم کے سب سے سخیط طبق کی دھمکی دی گئی ہے رسول نے بھی ان کا ذکر کیا۔ ان سے بچنے کے لئے بھاہے بعض اصحاب کو منافقین کے نام بھی بتا دیتے تھے اور ان کی علامتیں بھی فرض اصحاب کی ایسی ہے کہ شیعہ توہی دو نوں ان پر لعنت کرتے ہیں اور ان سے انہمار بآٹ کرتے ہیں۔ ایک اور قسم بھی ہے وہ بھی اگرچہ صحابہ ہیں لیکن قرابت رسول مخلقی و نفسی فضائل مذاد رسول کی طرف سے دی ہوئی خصوصیات کی بنا پر ربے الگ تحلیل میں ان کے برابر کوئی تھیں ہے اور نہ ان کے درج تک کوئی پہنچ سکتا ہے اور یہ وہ اہل بیعت ہیں جن سے خدا نے جس دوسرے دن بیانے اور پاک و پاکیزہ بنادیا ہے۔<sup>(۱)</sup>

(۱) پ ۲۲ ص ۲۲ (احزاب) آیت ۲۲

الن کے اوپر درود بھیجنیا ایسا ہی واجب ہے جیسا رسول پر ان کے نخس تواردیا گیا ہے (۱) اجر رسالت کے عنوان پر ہر مسلمان پر ان کی مودت و احترام فرادری بھی ہے (۲) یہی اعلو الامرین جن کی اطاعت واجب فرادری بھی ہے (۳)، یہی راسخون فی النعلم ہیں جو تاویل قرآن اور حکم وقت پر کا علم رکھتے ہیں (۴)، یہی اہل ذکر ہیں جن کو رسول نے حدیث تقلیل میں قرآن کا ساتھی فرادر دیا ہے اور دونوں سے مستک کو واجب فرادر دیا ہے (۵) انھیں کو صفتِ نوح جیسا فرادر دیا گیا ہے جو اس رسول مہر انسجامات پاگی اور حجۃ الگ رہا ذوب گی (۶) صحابہ اہل بیت کی قدر سمجھاتے ہیں۔ ان کی تعظیم کرتے ہیں اور ان کا احترام کرتے ہیں۔ شیعہ انھیں اہل بیت کی پیروی کرتے ہیں اور ان کو جلد محبہ اے افضل علمتے ہیں اور اس پر فضوس صرحوں صرحوں پیش کرنے میں۔

لیکن اہل سنت والجماعت اہل بیتؑ کی عزلت و تفضیل و احترام کے قابل ہونے کے باوجود اصحاب کی اس تقییم کو قبول نہیں کرتے اور زاصحاب مس سے کسی کو منافق کے سمجھتے ہیں۔ بلکہ تمام صحابہ ان کے تزدیک رکھتے ہیں اس کے بعد افضل الخلق اہل میں اگر وہ صحیح قیم کو مانتے ہیں تو سابق الاسلام ہوتے اور اسلام میں مصائب برداشت کرنے کے اعتبار سے ہے چنانچہ سب سے افضل خلفتے راشدین اس کے بعد عشرہ مبشرہ کے باقی تھوڑے افراد میں اسی نئے حب وہ بیٹی اور آل ہی پر درود بھیتے ہیں تو بلا استثنہ تمام صحابہ پر درود بھیتے ہیں یہ باتیں ہیں خود تکنی ہونے کی وجہ سے اور علمائے کرام ہمہ نتھے سن کر جانتا ہوں۔ اور وہ قیم میں نے مسلمان شیعہ سے سننے ہے۔ اور یہی چیز پاٹھ بیتی کو میں سنبھلے صحابہ کے بارے میں ایک معمق سمجھت کر لوں اور اپنے خدا سے یہ عہد کر لیا ہے کہ مجھے جذبہ باتی زبان اُتے تاکہ میں حربی از ہملاوں اور دونوں طرف کی بات شن کر احسن کی پیروی کر سکوں۔

(۱) پس ۹۔ (الفعل) آیت ۳۱۔ (۲) پس (شوری) آیت ۲۲

(۳) پس (نساء) آیت ۵۹۔ (۴) پس (آل عمران) آیت ۷

(۵) کثر المصالح امس ۲۲، مسنی مجمع ۵ میں ۸۸ اپر حدیث تقلیل کا مطلع کیا جاسکتا ہے۔

(۶) مستک حکم ج ۲ ص ۱۵۱، تلخیص الدینی الصراحت المحرقة ابن محیر ص ۱۸۲ و ۲۲۳

اور اس سلسلہ میں دو چیزوں کو اپنا مرجع فراہدیا ہے۔

(۱) بالکل سیدھا اور منطقی قاعدة یعنی قرآن کی تفہیر اور سنت نبوی کے سلسلہ میں مفتراسی بات پر اعتماد و سمجھو سر کروں گا جیسے دو لوگوں فرقہین (شیعہ و سنی) متفق ہوں۔  
(۲) عقل۔ خدا نے ان کو جو شخصیتیں دی ہیں ان میں سب سے بڑی نعمت عمل ہے کہ یونہ کو اسی عقل کی وجہ سے ان کو اپنی تمام مخلوقات سے افضل قرار دیا ہے۔ آنے نے خود بی وحیا ہو کا خدا جس اپنے بندوں کے خلاف جب لا تھے تو ان کو عقل کی دعوت دیتا ہے آئلما لیقیوں، آئلما لیقیوں، آفلما لیقیوں، آفلما لیقیوں، آفلما لیقیوں وغیرہ وغیرہ۔

میرا اسلام یہ ہے کہ میں خدا اس کے ملا کو۔ اس کی کتنی بولی اس کے رسول پر ایمان رکھت ہوں اور گواہی دیتا ہوں کہ محمد اللہ کے رسول اور بندے ہیں اور خدا کا پسندیدہ دین مرف اسلام ہے۔ اس سلسلہ میں کسی صحابی پر اعتماد نہیں کرتا جا ہے اس کی رسول سے کتنی بھی فرات ہو۔ اور یہ ہے اس کی متزلت کتنی بھی بلند ہو ہے زاموی ہوں زرعی ای زفاطی۔ زستی ہوں زشیعہ مجھے ز ابو بکر سے ز عمر سے ز عثمان سے ز علیؑ سے ز کسی سے حمد و ادب ہے ز شفیعی اہمایہ سے مسلمان ہونے کے بعد سے مجھے سیدنا ہمزة کے قاتل جسی سمجھی کوئی دشمنی نہیں ہے کیونکہ اسلام سالی چیزوں کو ختم کر دیا ہے اور رسول اسلام نے وحشی کو معاف کر دیا تھا میں بلاش حقیقت کے لئے اور اپنے تمام سابق خیالات کو چھوڑ کر خدا کے سہارے اس بحث "صحابہ کا موقف" کو شروع کرنا ہوں۔

## ۱۱) صحابہ اور صلح حیدریہ

اجمالی طور سے اتفاق یہ ہے کہ جہت کے مچھٹے سال رسول اللہؐ نے چودہ سو اصحاب کے ساتھ عمرہ کرنے کے ارادہ سے روانہ ہوئے لیکن آپ نے ہر ایک حکم دیدیا کہ تواریں نیامی ہیں

ذوا الحیثہ سرکار نے قدری یک جگہ اپنے اسی مصحاب کے ساتھ  
 عمرہ کا احرام باندھا۔ اونٹوں پر خون کے سمجھنے اور لگنے میں جو تمیں کے ہمارے پہنچنے تاکہ قریش کو یقین  
 ہو جائے کہ آپ زائر بن کر صرف عمرہ کرنے آئے ہیں جنکا کوئی ارادہ نہیں ہے بلکہ یہ میں قریش کا  
 غزوہ خاک میں نسل جائے اور عمرابویں میں یہ خبر پھیل جائے کہ محمد نے زبردست مکہ میں داخل ہو کر  
 قریش کی شان و شوکت کا جا رہا تکال دیا ہے غزوہ خاک میں ملا دیا ہے اس درستے سبیل بن عمرہ  
 بن عبد واد العامری کی سرکردگی میں محمد کے پاس ایک وفد بھیجا اور ان سے خواہش کی کہ آپ اس  
 سال یوں ہی مدینہ واپس پہنچے ہائیں۔ آئندہ سال ہم تین دن کے لئے مکہ کو خالی کر دیں گے اے  
 اس وقت عمرہ بھیجا لائیں اور اسی نے ساکھہ دیکھ سخت و غیر منصفانہ شرطیں بھی رکھیں جن کو حسب  
 وحی اہمی رسول اللہ نے قبل فرمایا۔

لیکن بعض اصحاب کے رسول خدا کا یاقودام ذرہ بارا نکھلوں نہ سمجھایا اور انہوں نے بڑیشدت  
 کے ساتھ مخالفت کی۔ چنانچہ عمر بن خطاب نے رسول خدا کے پاس آئے ہی درستہ ہمچوں پوچھا کہ تم  
 ہمیں حق نہیں ہو؟ آنحضرت نے فرمایا: ہوں عمر نے سچھ کہا: یہ ہم لوگ حق پر اور بھارے دمکن بالطل پر  
 نہیں ہیں ہم آنحضرت نے فرمایا: ہم بھی صحیح ہے عمر نے کہا: سچھ ہم اپنے دین کے بارے میں ایسی ذات  
 نہیں گوارہ کر سکتے! آنحضرت نے کہا: (سنو) یہ خدا کا رسول ہوں ہم خدا کی معیت یہ نہیں کر سکتے  
 جب کہ وہی میرا مدد کا رہے۔ عمر بوجے: کیا آپ ہم لوگوں سے نہیں کہا کرتے سختے ہم عنقریب غاز کبھی  
 جا کر اس کا طاف کریں گے ہم رسول اللہ نے سچھ کہا: تو انکی میں نے یہ کہا تھا کہ اسی سال مکا اگر  
 طاف کریں گے ہم بھوکے نہیں تو نہیں کہا تھا اس پر رسول خدا نے فرمایا: تم یقیناً آؤ گے اور طاف

کرو گے!  
 اس کے بعد عمر ابوکر کے پاس آئے اور کہا: اے ابو بکر کی یہ شخص واقعی خدا کا رسول نہیں ہے،  
 ابو بکر نے کہا ہاں واقعی رسول ہمیں یہ سچھ عمر نے وہی سوالات ہو رسول خدا سے کہے تھے ابو بکر کے  
 سامنے بھی دہراتے اور ابو بکر نے وہی جوابات دیے ہوں رسول نے دیکھتے سچھ کہا: اے شخص یہ غذا

کے رسول ہیں جو اپنے خدا کی معصیت نہیں کر سکتے اور خدا ان کا مد و مکار ہے لہذا تم مغضوب طیٰ ہے  
 ان کا دامن بکڑوں ہیں قلع کے معابدہ سے فارغ ہو جائے تو اپنے اصحاب سے فرمایا: تم لوگ خاک  
 قربانی کرو اور رسول کو منہ ادا (راوی کہتا ہے) خدا کی قسم انہیں سے کوئی بھی نہیں پہنچا اُنکو آپ نے  
 میش مرتب حکم دیا جب تکی سے آپ کی بات نہیں سنی تو آپ اٹھ کر اپنے خمیدہ میں جائے گے تھجواں  
 لکھل کر تکسی سے کوئی بات کے بغیر اپنی طرف سے اونٹ کو فتح کیا۔ اور حجاج کو بلاؤ کر سرمنڈ وایا۔  
 جب اصحاب نے یہ دیکھا تو اٹھے قربانی کی اور ایک دوسرے کا سر منڈ نے لگے۔ یہاں تک کہ  
 قربانی تھا لعین بعض لعین کو قتل کر دیں گے

یہ مثل ہے حدیثیہ کا مختصر واقعہ یہ چہ پر شیعہ و سی دلوں متفق ہیں اس کو مورخین اور اصحاب  
 نے لکھا ہے جیسے طبری، ابن اثیر، ابن سعد وغیرہ نے مثلاً سجارتی مسلم نے بھی لکھا ہے۔  
 مجھے یہاں پر اوقف کرنا پڑتا ہے کیونکہ میرے نے محل ہے کہ میں اب کوئی واقعہ پڑھوں  
 اور اس سے متاثر نہ ہوں اور نہ اس پر تعجب کروں کہ آخر یہ کیسے صحاہ نکھلے جو اپنے نبی کے سامنے  
 ایسی جیارت کر رہے تھے کہ اس واقعہ کے بعد دنیا کا کوئی باشور آدمی یہ بات کے نے تیار  
 ہو سکا۔ کہ اصحاب رسول خدا کے ہر حکم کو بجا لانے کے لئے دل و جان سے تیار رہتے تھے؟ اور  
 بجا لاتے تھے؟ یہ واقعہ ان کی پوری طرح تکذیب کرتا ہے اور ان کے مجرموں دعووں کی قلعی  
 کھول دیتا ہے کیا کوئی بھی عقلمند اس بات کا القصور کر سکتا ہے کہ نبی کے سامنے ایسی جیارت  
 معمولی بات ہے؟ یا ایسی جیارت کرنے والے معدود ہیں؟ یا ان کی جرأت قابل قبول ہے؟  
 خود خداوند عالم کا ارشاد ہے: فَلَا وَرَبَّكَ لَا تُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يَعْلَمُوا عَقْبَةً سَبَقُوا  
 ثُمَّ لَا يَعْدُوا فِي الْفَحْمِ حَرَجًا مِّنَ افْضَلِهِ وَلَيَلُوَّ اَسْلِيمًا (پہلی آیا، آیت ۶۵)

لہ اس واقعہ کو اصحاب سیرہ تاریخ کے علاوہ سجارتی نے اپنی صحیح کا اندر کتاب الشر و طفی الجہاد ج ۲۲ میں  
 پا در مسلم نے اپنی صحیح میں باب مسلح میثہ میں تحریر کیا ہے۔

ترجیہ : (پس لے رسول) تمہارے پروردگار کی فرم پا لوگ اس وقت تک سخنِ مومن نہ ہوں  
 کے جب تک اتنے بامی حجکروں میں تم کو ایسا حاکم نہیں میں (چھپی ہنس بلکہ) جو کوئی قلم فیصلہ کر دو اس رے  
 کسی طرح تنگلے بھی نہ ہوں بلکہ خوش خوش اس کو مان لیں — کی عمر میں خطاب یہاں تسلیم ہو گے  
 اور رسول کے فیصلے کے بعد اسے کو تنگلے نہیں پایا ہے یا حکمِ رسول میں ان کو تردید نہیں کھانا ہے خصوصاً  
 یہ ہے کہ اوقیع آپ خدا کے رسول نہیں ہیں بلکہ آپ ہمہ کے جانشیں کرتے تھے ہم اخ اور پھر  
 رسول خدا نے جو کافی و شافی جوابات دیئے کیا اس کو تسلیم کر دیا ہے اس پر قائم و مطمئن ہو گئے ہے بھگز  
 نہیں اگر مطمئن ہو گئے ہوتے تو ہمیں سوالات ابو بکر سے جا کر نہ پوچھتے ہے اور پھر کیا ابو بکر کے جواب سے  
 مطمئن ہو گئے ہے تو بھی خدا جانے اگر یہ رسول یا ابو بکر کے جواب مطمئن ہو گئے تھے تو بھر کھوں گے  
 کرتے تھے؟ میرے اس کے لئے بہت سے اعمال کے! اب تو خدا اور اس کا رسول ہی جانتا ہے  
 کہ عمر نے کی کی اعمال کے ہیں؟ اور پھر اس کے علاوہ یانی لوگوں نے کیوں نافرمانی کی؟ جب رسول فدا  
 نے تین تین مرتبہ کہا تم لوگ اٹھو قربانی کرو اور سرمند او! میں کی کہان پر جوں بھی نہیں رینگی رسول بار  
 بار کہتے رہے مگر ہر آوازِ صد البحرا ثابت ہوئی۔

سبحان اللہ احمد مجھے کسی طرح لغتیں نہیں یا اڑا ہتا کیا اصحاب کی بد تحریری اور جارت اس حدیثِ رسول  
 کے ساتھ ہو سکتی ہے؟ اگر یہ واقعہ صرف شیعوں کے بوس میں ہوتا تو میں فوراً کہہ دیتا یہ صحابہ کرام پر افرار ہے  
 لیکن یہ تواتر انشہبود واقعہ ہے اور اتنا صحیح تقدیم ہے کہ سنی شیعہ تمام محمد بن نے لکھا ہے جو نکل میں ملے کر  
 چکا ہوں جس چیز پر سنی کو شیعہ دنول متفق ہوں گے اسی کو قبول کروں گا۔ اس لئے تعجب و حرمت کے  
 ساتھ قبول کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔ آخر میں کیا کھوں؟ ان اصحاب کی طرف سے کون ساغر  
 تراشوں؟ جو بیعت سے لے کر ملکِ صدیبہ تک میں سال رسول اللہ کے قریب رہے میں جھنپوں نے  
 معجزات اور اوارہ نبوت اپنی اکھوں سے دیکھلے ہے۔ قرآن نے دن رات ان کو ادب لکھا ہے  
 کہ رسول کے ساتھ کیسی برداو کریں، کمی گفتگو کریں، یہاں تک کہ خدا نے دھمکی دے دی کہ اگر  
 میرے رسول کی آواز پر آوازِ بلند کرو گے تو تمہارے سارے اعمال اکارت کروں گا۔

مجھے تو بار بار یہ لفظ آتا ہے کہ یہ عمر بن خطاب بھی سخت جنگوں نے تمام لوگوں کو دھلا کر تھا  
نہ چین کرتے مدد نہ لوگوں کی تھت ہوئی کہ حکم رسول اللہ کی سنتی ان شریعی کر دیں جو دن کا تردد کو  
نا فرمائی اور متعدد مواقع پر یہ کہنا کہ میں (اس فعل کی وجہ سے) برا برخوازیں پڑھتا رہا، ورنہ رکھتا رہا  
میں تھے کہ تاربا، خلام آزاد کر تاربا ہے اس کلام کی وجہ سے جو میں نے ... اس سلسلہ میں پورا واقعہ کے  
منقول ہے لہ  
بھی خود اس بات کا لیقین لٹکا ہو تھا کہ خود عمر کو بھی اس کا احساس کھایہ فھر دیتے تو یہ  
بھی غریب ہے مگر حقیقت ہے۔

## اصحاحاب اور يوم محمد میں

بلد اخفار اس فہرست کی حقیقت یہ ہے کہ رسول اللہ کی وفات سے نہیں بلکہ تمام اصحاب  
کرام ائمہ کے گھر میں جمع ہئے آپ نے ان سے بھامیرے لئے کتف (پوت یا پہنچ) اور  
دوست لئے اوتا کہ تم لوگوں کے لئے ایک ایسی سحر رکھیں دوں جو تم کو گمراہی سے بچائے کیونکہ لیکن اتنا  
میں بہت زیکری بعض نے مرکبی طور پر اپنی رنا فرمائی کرتے ہوئے آپ پر یہ بیان کا الزام لکھا ہے اور  
جذکوں بہت غصہ آیا۔ آپ نے بغیر کوچک لکھے ہوئے سب کو اپنے گھر سے بھال دیا ہے اس قصہ کی فصل پر  
لے الیرۃ الحلبیہ باب صلح العدیہ ص ۲۰۶

اے کتف درحقیقت ان وحیدان کے کتب میں ایک جوڑی بڑی ہوتی ہے کاغذ کی کمی کی بنا پر  
پہلے اسی پر لکھا جاتا تھا جنہیں مجمع المحدثین مادہ کتف میں ہے عظیم عربیں یکوں فی اصل  
کتف الحیوان من الناس والدواب کالو ایکتوں فیه لقلة القراءیں عندهم ومنه  
”ایتوں بکتف ودوا تو اکتب کتاباً“ مترجم

ابن عباس کہتے ہیں : روز بخشنہ اسی دن رسول اللہ کا دردشید ہو گی تھا اور آپ نے فرمایا : لا ائم کو گول کے لئے ایک ایسی تحریر لکھ دوں جس سے تم لوگ بعد میں گمراہ نہ ہو سکو اس پر عمر نے کہا : رسول پر مرض کی شدت ہے تمہارے پاس قرآن موجود ہے ہمارے لئے بس اللہ کی کتاب کافی ہے (کسی مزید تحریر کی ضرورت نہیں ہے) اس بات پر اس وقت کے موجود لوگوں میں اختلاف ہو گیا اور وہ لوگ اپس میں اڑ پڑے ۔ کچھ یہ کہہ رہے تھے قلم و دوات دیوں تاکہ ایسی تحریر لکھ دیں جس سے بعد میں گمراہ نہ ہوا جاسکے اور کچھ لوگ وہی کہہ رہے تھے جو عمر نے ہماستہ جب رسول خدا کے پاس تو تو میں میں اور شوروں غل زیادہ بڑھ گیا تو آپ نے فرمایا : میرے پاس سے چلے جاؤ این عباس کیا کر رہے تھے ، سب سے طبی مصیبت وہی تھی کہ ان کے اختلاف و شور و غل نے رسول خدا کو کچھ لکھنے نہ دیا۔

یہ حادثہ صحیح ہے اس میں کوئی شک نہیں ہے اس کو شیعہ علیہ اور ان کے محدثین نے اپنی کتابوں میں اسی طرح نقل کی ہے جس طرح اہلنت کے علماء و محدثین و مورثین نے نقل کیا ہے اور یہی بات صحیح لپنے معاہدہ کے مطابق مان لیئے پر مجبور کر رہی ہے یہاں پر حضرت علیہ السلام رسول اللہ کے سامنے جو برداشت کیا ہے اس کو دیکھ کر میں ذنگ رہ جاتا ہوں ۔ سجلہ آپ سوچئے تو آخر معاہد کیا ہے ہے افانت کو گمراہی سے بچانے کا معاملہ ہے اور اس میں تو کوئی شک ہی نہیں ہے کہ اس تحریر میں کوئی ایسی نئی بات ضرور ہوتی جس سے مسلمانوں کا تمام شک و شبہ دور ہو جاتا ۔

شیعوں کی اس بات کو جانے دیجئے کہ رسول اللہ خلافت کے لئے حضرت علیہ السلام لکھنے چاہتے تھے اور عمر نے اس بات کو تاریخ اہنگوں نے تحریر نہیں لکھنے دی ۔ گوئند شاید شیعہ حضرات ہم کو اپنی بات سے مطمئن نہ کسیں کروں گا بہم تو شروع ہی سے اس کو نہیں مانتے لیکن اس

اہم صحیح بخاری ج ۲۱ باب قول المیض قوام اعنی مجمع مسلم ج ۵ ص ۵۷ آخرت بالوضیع مسنداً مامحمد

ج اس ۲۵۵ و ج ۵ ص ۱۱۶ ۔ تاریخ طبری ج ۲ ص ۱۹۲ تاریخ ابن اثیر ج ۲ ص ۲۰۲

تکلیف وہ واقعہ کی جس نے رسولؐ کو غضبناک کر دیا۔ یہاں تک کہ آپ نے سب کو اپنے گھرے بچکا دیا۔ اور ابن عباس اس کو سوچ سوچ کر آئتا رہتے تھے کہ کنکریاں بھی گجا تھیں۔ کیا اب سنت کوئی معقول تفسیر کر سکتے ہیں؟ اور کیا اہل سنت کی اس تاویل کو کوئی ہدیہ قوف سے ہدیہ قوف نہیں۔ اسی سبی سلیمان کے کام کو عمر نے رسولؐ خدا کے مرض کی شدت کا احساس کر لیا تھا۔ لہذا ان کو آنحضرت پر حمد آیا۔ اور منع کرنے سے مقصود یہ تھا کہ رسولؐ کو آرام مل جائے۔

علماء کے تدویل کرنے کا نو سالاں ہی نہیں پیدا ہوتا ہے میں نے مقصدِ دریہ کو شش کی کہ حضرت مسیح کے لئے کوئی عذر طاش کر سکوں نہیں واقعہ اس سلیمان ہے کہ کسی تاویل کی بھجوش نہیں ہے۔ بلکہ اگر معاذ اللہ تہذیب ایں کی جگہ کوئی تکلیف کی لفظ کر دو سی جانے جب بھی عمر کے اس قول کی کوئی معقول تاویل کا علاش کریں تو یہ سڑک سے کم نہیں ہے۔ مکہ تھی رے پاس قرآن ہے اور ہمارے لئے اللہ کی کتاب کافی ہے۔ کیا عمر رسول اللہؐ سے زیادہ جانتے تھے؟ کہ رسولؐ تو قرآن کے ہوتے ہوئے تحریر کی ضرورت تسلیم کرتے ہیں مگر عمر کے تزویک اب تحریر کی ضرورت نہیں ہے۔ یا پھر رسولؐ کی ذہانت تحریر کے مقابل میں صفر تھی؟ حاشا اللہ! یا پھر حضرت عمرؐ کہ کر لوگوں میں اختلاف و غرور امدادی کرنا چاہے تھے۔ استغفار اللہ

اس کے علاوہ اگر اہل سنت کی تاویل صحیح ہوئی جائے تو کیا رسولؐ خدا پر عمر کی خوبی نیت اپنیشدہ تھی؟ اور اگر اب سخا تو رسولؐ خدا کو تحریر کرو اور اک ناجاہلے سخا نہ کر اصل ہو کر سب کو اپنے گھرے بچکا دیا کی میں پوچھو سکت ہوں کہ جب رسولؐ خدا نے سب کو اپنے گھرے بچکا دیا تو لوگ چپ چاپ کیوں ہیں اے یہاں پر رسولؐ کی فرمائی داری کیوں کی؟ کیوں نہیں کہا کہ رسولؐ نہیں بک رہے ہیں؟ وجہ بالکل واضح ہے کہ پوچھ رہوں خدا کو تحریر نہ کہتے۔ برخلاف اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائے۔ اس لئے اب رسولؐ کے گھر میں تھہر نے سے کوئی خالہ تو خاتمیں کیونکہ ضرور و غل کر کے اور اختلاف پیدا کر کے اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائے۔ کچھ لوگ کہتے تھے رسولؐ خدا کی مانگ پوری کرو تو تاکہ وہ تحریر کر لکھ دیں اور کچھ لوگ وہی کہہ رہے تھے جو عمر نے کہا تھا کہ رسولؐ تو بالکل ہو جائے میں (معاذ اللہ)

اور معاملہ اتنا سیدھا سادہ بھی نہیں تھا جو صرف تحریر کی ذات سے مستعلق ہو۔ تاکہ یہ کوئی تحریر کریں۔ بات ہوئی

تو (شاید) رسول خدا عمر کو چپ کر دیتے اور مطہن کر دیتے کہ میں وحی کے بغیر گفتگو نہیں کیا کرتا اور ہم امت کے بارے میں (العنی جربات نبوت متعلق ہواس میں) تو ہمیں یا ان کا سوال ہی نہیں اٹھتا (اور سنپڑا دین قابل طبعان نہ سبے کا مترجم) بلکہ مسئلہ کچھ اور کھانا اور کافی لوگ اس پر سپلے ہی سے تیار کئے اسی نے جان وحی کو رسول خدا کے حضور سے ملزمانہ سمجھا اور خدا کے اس فرمان کو سجمل گئے پا جان کر بھلا دیا۔ یا اَنَّهَا الْذِيْنَ أَمْسَوُا لَهُمْ فُوقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا يَجْهَرُ فَأَنَّهَا الْعُولَى حَيْثُ غَصَّلُمْ لِعَيْنِ أَنْ تَجْبِطَا عَمَّا لَكُمْ وَإِنَّمَا لَا تَعْرُونَ (۱۷۴ میں دو جو ایک) ترجیح: اے ایماندار و (بلنے میں) تم اپنی آوازیں پیغمبر کی آواز سے اوپھی نہ کی کرو اور جس طرح تم اپنی میں ایک دوسرے سے زور (زور) سے باقی کرتے ہو ان کے رو برو زور نہ بولا کرو (ایں زپور) کہ تمہارا کیا کرایا اس بنا کارت ہو جائے اور تم کو خبر بھی نہ ہو۔ اور فلم و فرطاس کے قضیے میں آواز اوپھی کرنے کا مسئلہ نہیں ہے یہاں تو اس کے ساتھ ساخت (العیاذ بالله) آنحضرت پربیان کا الزام بھی لکھا یا گیا ہے اور پھر اتنا شور و غل ہو لے کہ حضور کے سامنے تو توہیں میں کی نوبت اگئی۔

میرا عقیدہ یہ ہے کہ انکشافت عمر کے ساتھی اس نے رسول اللہؐ کو چاکا ب تحریر لکھنے کا کوئی فائدہ نہیں بہ کیونکہ آنحضرت جلتے تھے کہاب یہ لوگ نہ میری تحریر کا اعتماد کریں گے اور نہ ہمیں امثال امر کریں گے اس نے کہ جب یہ لوگ ترفع امورات " کے سند میں خدا کی نافرمانی کر رہے ہیں تو وہی میرے الحکام کی کہاں سے طاعت کریں گے؟

حکمت رسول کا تلقا من بھائی ساختا کار ان کے کوئی تحریر نہ کھیں کیونکہ جب ان کی زندگی میں اس کے بارے میں جھیکہ داکر رہے ہیں تو مرنس کے بعد کی عمل کریں گے اور اعتراض کرنے والے بھیں گے یہ تراپگل پر میں کبھی بھائی بات کو پاگل نہیں مل کر دا لے اس کی کیا اہمیت ہے اور ہر سکتے ہے کہ مرض الموت میں جراحتکار آپ نے ناقہ فرمائے ہیں اس میں بھی لوگ نشک کرنے لگیں اس نے اب نہ لکھا ہیتر ہے۔ آستغفار اللہ ربی والذبیلہ رسول اکرم کے سامنے اس قسم کی گفتگو پر میں تو یہ کرتا ہوں

میری سمجھ میں نہیں آتا کہ میں اپنے نفس کو کیسے مطمئن کروں آزادی ضمیر کا سودا کیجئے کروں اُخْرَیِیں  
اپنے کو کس طرح سمجھاؤں کہ عمر کی یہ حرکت قابلِ عفو ہو سکتی ہے جیکہ اصحاب اور حجۃ الرات اس وقت  
موجود تھے وہ اس واقعہ کو بیاد کر کے اتنا راویا کرنے تھے کہ انکریاں بھیگ جائیں گے اُنھیں اور اس  
دان کو مسلسل نول کی سب سے بڑی مصیبت کہا کرتے تھے۔ اسی لئے میں نے خاتم نام و میلاد کو  
چھوڑ دیا اور اس نے تو چاہا تھا کہ اصل واقعہ ہی کا انکار کر دوں اور اس کو محمد بن داود لیکن صحاح نے  
ذ صرف یہ کہ اس کو لکھا ہے بلکہ تصحیح مبھی کی ہے۔ سمجھ میں کی کر سکتے ہوں۔

مرا تو مجی چاہتا ہے کہ اس واقعہ کے سلسلہ میں شیعوں کی رائے کو تسلیم کر لوں گے یوں کیونکہ ان کی  
تعديل منطقی ہے۔ اور اس کے معتقد قرآن مجید میں سمجھا ہے اب تک یاد ہے کہ جب میں نے آیہ  
محمد باقاعدہ سے لے چکا آپ کے خیال کے مطابق حضرت رسول اللہ علیہ السلام کی خلافت کے پارے  
میں تحریر کرنا چاہتے تھے آخر نہام صحابہ کے درمیان سیدنا عمر بن عمار نے اس بات کو کوئی کرم سمجھا  
یہ تو ان کی ذہانت کی دلیل ہے؟

اس پر سید صدر نے کہا: صرف عمر بن زید مقصود رسول اللہ کو نہیں سمجھا تھا بلکہ اکثر حاضرین نے  
وہی سمجھا جو عمر نے سمجھا تھا۔ اس لئے کہ رسول نہ اس سے پہلے بھی فرمائچکے تھے کہ میں تمہارے درمیان  
عقلیں چپوز کر جا بہوں ایک خدا کی کتب دوسرے میری عترت والجیت جب تک تم لوگ ان دلوں  
تک رکھو گے میرے بعد ہرگز کمزراہ نہ ہو گے۔ اب مریض الموت میں (القریشی ابی) فرمایا: لا! ایک تحریر  
لکھ دوں تاکہ اس کے بعد گرز کمزراہ نہ ہو سکو۔ تو تمام حاضرین نیز اور انصاف میں عمر بن عمار بھی اسی سمجھا کر رسول اللہ  
نے خود رخص میں جوابت زبانی کی تھی۔ اسی کی ناکری تحریری طور پر کرنا چاہتے ہیں کہ تمہوں کنٹ خدا  
اور عترت سے تسلیک کرو اور سید عترت حضرت علیہ السلام کے لئے لوگوں کا دوسرے لفظوں میں اس طرح فرمایا: قرآن  
و علیہ السلام سے تسلیک کرو۔ اور اس قسم کی افتخار و بگیر مناسب موقع پر بھی فرمائچکے تھے۔ اور حنفی قریشی کی  
اکثریت حضرت علیہ السلام کو ناپسند کرتی تھی۔ ایک تو اس وجہ سے کہ آپ عمر بن حفصہ نے تھے دوسرے  
اس وجہ سے کہ آپ نے ان کے تکبر کو خاک میں ملا یا تھا ان کی ناک رکڑا دی تھی ان کے بیان دل

کو تہریت کیا تھا۔ مگر اس کے باوجود یہ لوگ رسول خدا کے خلاف اتنی بڑی جمارت نہیں کر سکتے تھے جتنی صلح حدیبیہ کے موقع پر اور بعد اللہ بن ابی منافق کی نماز جازہ پڑھانے پر کر حکم کئے تھے یا اس قسم کے دیگر مواقع پر اس کا اٹھا کر حکم کئے تھے جس کو تاریخ نے لپنے دامن میں محفوظ رکھا ہے یہ واقعہ بھی اپنی قسم کے واقعات میں سے ہے۔ اس میں بھی جمارت بے مکر صلح حدیبیہ کے مقابلہ والی نہیں ہے۔ اور اس بد تحریری کا تجویز یہ ہوا کہ بعض حاضرین نے بھی جمارت سے کام لینا شرعاً کر دیا اور اس لئے آنحضرت کے پاس شور و غل ہوا

عمر کی بات مقصود صربت کی پوری مخالفت کر دیتی ہے کیونکہ یہ کہا: تمہارے پاس قرآن ہے اور اللہ کی کتب ہمارے لئے کافی ہے۔ صرکی طور سے اس حکم کی مخالفت ہے جس میں کتب خدا اور عترت رسول دنوں سے تک کوچاکیا تھا اس کا مقصد یہ تھا کہ ہمارے لئے اللہ کی کتب نہیں ہے اور وہی ہمارے لئے کافی ہے ہم کو عترت کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس کے علاوہ اس واقعہ کی اس سے بہر کوئی معقول توجیہ نہیں ہو سکتی۔ البتہ اگر کسی کا مطلب صرف اطاعتِ خدا ہو اطاعتِ رسول ہو تو اس کی بات الگ ہے مگر یہ بھی علطہ ہے اور غیر معقول ہے۔  
 میں اگر ان جمی تقلید چھوڑ دوں اور جان داری سے کام نہ لول اور عقل مسلم فکر آزاد کو حاکم قرار دو تو اسی توجیہ کو قبول کروں گا کیوں کہ یہ بات اس سے کہیں زیادہ آسان ہے کہ عمر پر یہ انتہام لگایا جائے کہ عمر سپلے و شخص میں جنمول نے تحبنا کتاب اللہ کہ کہ سنت نبوی کو چھوڑا ہے اور راگر کوئی حکم سنت نبوی کو یہ کچھ چھوڑ دے کہ اس میں تاتفاقات بہت میں تو اس کو محظی نہیں کہا جاسکتا کیونکہ اس نے تو مسلمانوں کی تاریخ میں گزرے ہوئے واقعات کی پریویتے اس کے علاوہ اس حادثہ اور اقتضیت مسلم کی پریویت سے محرومی کا ذمہ داریں صرف عمری کو نہیں مانتا بلکہ اس کے تمام وہ مجاہد جو عمر کے موافق تھے اور جنمول نے حکم رسول کی مخالفت کی تھی سب کی ذمہ داریں اور برابر کے شرکیں ہیں۔

مجھے ان لوگوں پر بیت تعجب ہوتا ہے جو اس عظیم حادثہ کو پڑھ کر گزر جاتے ہیں جیسے کچھ پڑا ہی

ذہو حلالاکہ لقول ابن عباس کے سب سے طریقی مصیبت تھی تھی اور اس سے بھی زیادہ ان لوگوں پر تعجب ہوتا ہے جو صحابی کے بچانے میں اپڑی چوٹی کا زور لگادتے ہیں اور اس کی غلطی کو صحیح ثابت کرنے کے درپے رہتے ہیں چلے ہے اسلام و رسول اسلام کی بے حرمتی و غلطی ثابت ہو جاتے مگر صحابی کی عصمت محفوظ رہے۔

آخر ہم کو حقیقت سے فرار کرنے کی کی ضرورت ہے؟ اگر حق ہماری خواہش کے مطابق نہیں ہے تو اس کو ملی میری کرنے کی کیوں کوشش کرتے ہیں؟ آخر ہم کیوں دشیم کر لیں کہ صحابی ہماری بھروسہ کے انسان تھا ان کے بیان بھی خواہش امیلانات اغراض کا وجود لیسے بھی تھا جیسے بجا میں ہوتا ہے وہ بھی غلطی کرنے میں جیسے ہم سے غلطی ہوتی ہے۔

ہمارا تعجب اس وقت دور ہو جاتا ہے جب ہم قرآن میں گز شدہ انبیاء کے قصے رضتھے ہیں اور یہ دیکھتے ہیں کہ ان کے معجزات دیکھنے کے باوجود ان کے قوم و قبیلہ والے ان کی شمی میں سے باز نہیں لئے سَبَّا لَا مُنْفَعٌ قَلْوَبًا الْعَدُوُّهُدَنِيَّا وَهَبْ لَنَا مِنَ الْدُّنْكَ سَرَّحَةً لَأَنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ۔

اور اب میں شیعوں کے موقف کو سمجھنے لگا کہ واقعہ قرطاس کے بعد مسلمانوں کی زندگی میں ہونے والے بہت سے نافذ برداشت و افاقت کی ذمہ داری کیوں خلیفہ نبی کے سرخوب پے ہیں۔ کیونکہ انہیں کی وجہ سے امت مسلمان کتاب بداشت سے محروم ہو گئی جس کو رسول اللہ اپنے مرین الموت میں لکھا ہے تھے اور مجھے یہ اعتراف کر لینے میں کوئی باک نہیں ہے اور اس کے لفیر کوئی چارہ بھی نہیں ہے کہ جو عالمدین حق کے ذریعوں کو پہنچاتے ہے وہ اصحاب کے لئے غدر تلاش کرنے کی کوشش کر لے جائے لیکن جو لوگ لوگوں کے ذریعہ حق کو پہنچاتے کے عادی ہیں ہم ان سے گھنگو بھی نہیں کرنا چاہتے۔



## ۳۔ صحابہ اور شکر ساتھ

اس کا اجمالی قصہ یہ ہے کہ آنحضرت نے اپنے استقالے صرف دو دن پہلے دو میں جنگ کرنے کے لئے ایک لشکر تیار کی اور اس کا سردار امامہ بن زید بن حارثہ کو بنایا۔ امامہ کی عمر اس وقت ۱۰ سال تھی اور اس مرد کی سختی میں بڑے بڑے انعامات اور چھانبر بن کو فرار دیا جسے ابو جعفر عزیز ابو عصیہ وغیرہ ظاہر ہے کہ اس پر لوگوں کو اعتراض ہونا چاہیے تھا اور کچھ لوگوں نے اعتراض بھی کیا کہ ہمارے اور پر ایسے نوجوان کو خونخوار سردار بنایا جائیں گے جس کے چیزے پر ابھی ڈاڑھی بھی نہیں ہے اور یہ وہی لوگ تھے جنہوں نے اس سے پہلے امامہ کے باپ زید کی سرداری پر اعتراض کی تھا۔ امامہ کے بارے میں ان لوگوں نے مفروضت سے نیادِ نقد و تبعہ کیا تھا۔ یہاں تک کہ آنحضرت کو شدید غصہ آگئی تھا۔ آپ دو آدمیوں کا ہمارا لے کر اس طرح لٹکلے تھے کہ آپ کے قدم زمین پر خط دتے ہوئے جا رہے تھے۔ یہاں کی کوئی وجہ سے آپ پہنچتے تھے (میرے ماں باپ چھنور پر فدا ہو جائیں) لئے ہی آپ بنبر برگ کے حمد و شکر اے الٰہی کے بعد فرمایا:

**انِھَا النَّاسُ** ایکی بات ہے جو امامہ کی سرداری کے بارے میں میں سن رہا ہوں اگر تم میری اس بات پر اعتراض کر رہے ہو کہ میں نے اس مرد کو کوئی لشکر کا سردار بنایا (تو یہ کوئی نیٰ بات نہیں ہے) تم اس سے پہلے میرے اور زید کو سردار بنانے میں اعتراض کر جائے ہو خدا کی فتنم زید سرداری کا مستحق تھا۔ اور اس کا بھی (امامہ) بھی اس کے بعد سرداری و امارت کا لائی و نہ زراواز لے۔ طبقات ابن سعد حجہ ۲۱۹، تاریخ ابن اثیرج ۲۱۰، السیرۃ الحلبیہ حجہ ۲۲۷، طبری ج ۲ ص ۲۲۶

اس کے بعد آپ نے لوگوں کو جلدی کوچ کرنے کے لئے آمادہ نکل شروع کر دیا کبھی فرماتے:  
**جَعْزُ وَاجْتِيشُ أَسَمَّةٍ** اس مرد کے لشکر کو تیار کرو اور جاؤ ابھی فرماتے اُنہوں وَاجْتِيشُ أَسَمَّةٍ  
اس مرد کے لشکر کو (جلدی) روانہ کرو۔ کبھی فرماتے: اسلامو البت أَسَمَّةٍ اس مرد کے ساتھ لوگوں کو  
(جلدی) بھجو! ان جملوں کی بار بار تحریر کرتے ہے لیکن ہر مرتبہ لوگ ٹال مٹول کرتے رہے اور  
میہنہ کے کنارے جا کر پڑا وڈاں دیا۔ مگر لوگ جانے والے نہیں تھے۔

اس قسم کی بات فرمجئے یہ پوچھنے رچبو کرتی ہے: آخر رسول خدا کے ساتھ انہی بڑی جارت کی  
ہمت کے ہوئی ہے وہ رسول اکرم حجۃ المؤمنین کے لئے روف و حجم ہے اس کے حق میں یہ کسی نافرمانی  
میں لوگ کوئی بھی آدمی اس سرکشی و جرأت کی معقول تاویل نہیں کر سکتے۔

اس قسم کے واقعات جن سے عظیمت صحابہ محروم ہوتی ہے رپڑہ کر میں حب عادت ان کو محبتلا  
یا ان سے تجاذب کی کوشش کرتا ہوں۔ لیکن جن واقعات پر شیعہ سنی مؤمنین و محمدین اجماع کر چکے  
ہوں، ان کو محبتلا یا بھی تو نہیں جا سکتا۔

میں نے خدا کے حضور میں عجید کیا ہے کہ انصاف سے کام لوں گا اپنے مہب کے لئے تعصی  
ذہرتوں کا۔ اور ناحقی اس کے لئے کسی وزن کا مقابل نہیں ہوں گا۔ اور جیسی کہ کہا جاتا ہے یہاں پر حق تعلیم  
ہے اور آنحضرت نے فرمایا بھی ہے: حق بات کہو چلے وہ تمہارے خلاف بھی کیوں نہ ہو، اور حق بات  
کہو جائے وہ حق بھی کیوں نہ ہو۔ اور اس واقعہ میں حق بات یہ ہے کہ جن صحابہ نے بھی اس مردار  
بنائے جانے پر آنحضرت پر اعتراض کی تھا انہوں نے حکم الہی کی مخالفت کے ساتھ ان صریح نصوص کی  
مخالفت کی ہے جو ز قابل شک ہیں: قابل تاویل اور نہ بھی اسلامی میں کوئی عذر پیش کی جاسکتی  
ہے۔ سو اس عذر برادر کے جو کرامت صحابہ اور سلف صلی اللہ کے نام قبضی حضرات نے میں لی ہے،  
لیکن کوئی بھی عاقل و آزاد اس قسم کے اعذار کو قبول نہیں کر سکتے۔ یاں جن لوحديث فہمی کا شعور نہ ہو  
یا عقل سے پہلی ہوں یا ذہنی تعصی نہ ان کو اس عذر کا شرعاً بنا دیا جوکہ جو واحب الاطلاق عرب  
فرمی اور واحب الزکر نہیں فرق نہ کر سکتے ہوں۔ ان کی بات الگ ہے۔ میں نے بہت کوشش کی

کو کوئی معقول غدر ان صحابہ کے لئے تلاش کر سکوں لیکن میری عقل میں کوئی ایسی بات نہیں آئی۔  
 البتہ اہل سنت نے ان اصحاب کے لئے مختصر تلاش کیا ہے: وہ لوگ مشائخ قرشی اور زریمان  
 قرشی میں سے تھے سابق الاسلام تھے اور اسامہ ایک بالبر نوجوان تھے۔ عزتِ اسلام کی فیصلہ کرنے جنکوں  
 میں سے تھے جبکہ میں شریک نہیں ہوئے تھے، جیسے بزرگ احمد بن حنبل وغیرہ اور نہ ہی کسی فرم کی سابقیت تھی بلکہ  
 رسول خلصے ان کو لٹک کر سردار بنا یا تھا تو یہ بہت ای کم کر دیتے۔ اور ان اس طبیعت کا خاص بہبود پر  
 بوڑھے بزرگ حضرات موجود ہوں تو لوگ جو انوں کی امانت پڑتیاں ہیں ہوتے اسی نے اصحاب نے  
 مفہومِ اسلام پر اعتراف کیا تھا تاکہ اسامہ کی جگہ پر کسی بزرگ صحابی کو سرداری مرعحت فرمادیں۔ لیکن  
 اس غدر کا مادر کنگوں دلیل عقلی ہے اور نہ شرعاً اور نہ کوئی وہ مسلمان اس بات کو مان سکتے ہے جس  
 نے قرآن پڑھا ہوا اس کے احکام کو سمجھا ہوا کوئی نہ قرآن کا اعلان کیا:

وَمَا أَنْكَحَ الرَّسُولُ فَحَدَّ وَمَا هَأْكَلَهُمْ عَنْهُ فَأَنْهَوْا (۱۷۴) (بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ)

ترجمہ: رسول جو کوئی بھی اس کو (دان) لاوادھیں سے روک دیں اس سے رک جاؤ۔ وہ سری جگہ ارشاد ہے:  
 وَمَا كَانَ لِنَّوْمٍ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا فَقَيْدَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرٌ أَنْ يَكُونُ لِلْمُحْمَدَ

میں امکیت ہم و ممکن نکیں اللہ و رسولہ فقد صل صدلا لاعینا (۱۷۵) (الاحزان، آیت ۳۲)  
 ترجمہ: نہ کسی مومن اور نہ کسی مومن کو یہ حق ہے کہ جب خدا اور اس کا رسول کسی کام کا حکم دیں تو ان  
 کو اپنے اس کام (کے کرنے ذکر نہ کرنے) کا اختیار ہو اور لیاد رہے کہ جس شخص نے خدا اور اس کے  
 رسول کی نامومنی کی وہ ایقناً حکم کھلا گھرا ہی میں مبتلا ہو جکتا۔

ان نصوص مترجمہ کے بعد مبدأ کوں ساعدہ باقی ہے جس کو عمدلاً قبل کر سکیں؟ میری سمجھوں یہ بات  
 نہیں آئی کہ میں ان لوگوں کے بارے میں کیا کہوں جنہوں نے رسول اللہ کو غصبنا کیا۔ اور وہ جانتے  
 تھے کہ رسول کی ناراضگی سے خدا ناراض ہو جاتا ہے۔ رسول پرہیزیان کا الازم لگایا ان کے ساتھ  
 تو توہین میں: شروع مغل اخلاف کا مظاہرہ کیا جب کہ آپ مریغی بھی تھے اتھا یہ ہو گئی کہ خلق عظیم پر فائز  
 ہیزیرے نے ان لوگوں کو اپنے ہمہ سے لکھا دیا۔ کیا یہ سب باقی کم ہیں؟ اور یا جانے اس کے

لوگ بدایت کی طرف پلٹتے اور خدا سے اپنے افعال پر قوبہ و استغفار کرتے اور تعلیم قرآن کے مطابق رسولؐ کی خدمت میں عرض کرتے کہ حضور آپ ہمارے لئے استغفار فرمادیں۔ یہ سب کرنے کے بعد میں اور الحکیمی کو دیکھ دیا۔ یہ ہمارے بیان کا عوامی محاورہ ہے۔ مزید کثرتی کی اور جو ان پر رُوف و رسیم کہنا اسی بحث کا اسی محتوا ہے۔ اس کے حق کا پاس والیاں بھی زکیا۔ نہ اس کا احرام کیا۔ بلکہ مدینا کی نسبت کا از تمام بھی منڈل بھی نہیں ہو پایا تھا کہ ٹھیک دو دن کے بعد اسامہ کی سرداری پر اعتراض کر سمجھئے اور آنحضرتؐ کو محجور کر دیا کہ دو آدمیوں کے ہمادے گھر سے نخل کر آگئے۔ شدتِ مرض کی وجہ سے قدم اکٹھنے پر ہے متعے آتے ہی ممبرِ پنجاہ کا قسم کھا کر نہیں والا یا اس کے سامنے سرداری کے لائق ہے اور اسی کے ساتھ رسولؐ نے ہم کو یہ بھی بتا دیا کہ یہ لوگ ہیں جنہوں نے زید کی سرداری پر بھی اعتراض کی تھا۔ آپ بھم کو تعلیم دے رہے تھے کہ یہ پلاس البقہ نہیں ہے معتقد موافق پر یہ لوگ ایس کر سکتے ہیں اور یہ لوگ ان میں سے نہیں ہیں کہ جو خدا اور رسولؐ کے فیصلہ کے بعد میں نہیں محسوس کرتے اور تسلیم ختم کر دیا کرتے ہیں۔ بلکہ یہ دشمنوں میں اور ان مخالفوں میں ہیں جو تخدیم و معارضہ اپنی حق سمجھتے ہیں۔ چاہے اس سے خداو رسولؐ کی مخالفت ہی لازم آتی ہو۔

ان پھر بھی ناویانی کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے رسولؐ کے خد کو دیکھا اور یہ بھی دیکھا کہ آنحضرتؐ نے اپنے باختوں سے علم باندھا اور لوگوں کو عجبت سے روائی کا حکم دیا۔ لیکن بھرپوری یہ لوگ ہال ہنوں کرتے رہے لورہ جانا تھا نہ گئے۔ بیان تک کہ آنحضرتؐ کی شبادت ہو جاتی ہے اور آپ اپنے دل میں یہ داشتے کر گئے کہ میری امت نافرمان ہے اور اس احساس کے ساتھ دنیا سے رہ گئے کہ تمہیں یہ لوگ ائمہ پیر بھرپور نہ پاٹ جائیں اور حبّم کے کندے نہ بن جائیں اور ان میں سے تھوڑے ہی نجات پانے والے میں۔

اگر یہ اس قصہ کو بھرپور نظر سے تصحیح کیں تو ہم کو معلوم ہو جائے گا کہ اس کے درج روایات خلیفہ نبیؐ کیونکہ یہی حضرت وفاتِ رسولؐ کے بعد ابو بکرؐ کے پاس آئے اور سمجھنے لگے اساد کو ہٹا کر کسی دوسرے کو سردار سنبھالا اس پر ابو بکرؐ نے کہا: اے خطاب کے بچے تیری ماں تیرے ماں تک میں سمجھیے! تو مجھے مشورہ

دیتے کہ جس کو رسول سردار بنانے میں اس کو معزول کر دیا گی  
آخر عمر نے اس بات کو کیوں نہ کھا جس کو ابو جہن نے کھو لیا؟ یا اس میں کوئی اور راز ہے  
جو مورخین سے پوچھیا گیا ہے؟ یا خود مورخین نے عمر کی عزت و امیر کو کوچانے کے لئے ان کا نام تھا  
یا یہ جیسا کہ ان مورخین کی عادت ہے او جیس کو انھوں نے تھیج کی لفظ کو بل کر غلبہ الفتح کی لفظ سکھ  
لی گئے۔

مجھے ان صحابہؓ کے چہوں نے خبیثیت کے دن رسولؐ کو ناراض کیا اور نہیں کی نسبت  
دی۔ اور حبیب اکابر اللہ کیا حالانکہ قرآن بتا ہے، قل ان کُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاقْتَعُونِي بِعَذَابِكُمْ  
اللَّهُ۝۔ ترجمہ: اے رسولؐ ان سے کہہ دیجئے اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو (تو) خدا  
تم کو دوست رکھے گا۔

گویا یہ اصحاب کتابِ خدا کو اس سے زیادہ جانتے تھے جس پر یہ کتاب نازل ہوئی تھی۔ واقعہ  
وقطعاً کے مرد دو دن بعد اور وفات سے مرد دو دن پہلے پھر رسولؐ کو غصباں کر دیتے ہیں۔  
اور اسماء کو سردار بنانے پر اعتراض کرنے لگتے ہیں۔ رسولؐ کی اطاعت نہیں کرتے۔ اگر واقعہ قطعاً  
میں آپ مرفیق سنتے لہتر پڑپڑے تھے تو وہ سرے میں بھجو رکر دیا کہ سر پر عصہ بانہ میں دو آدمیوں پر  
ٹیک لگا کر اس طرح چلتے ہوئے ائے کہ آنحضرتؐ کے پر زمین پر خط دیتے جاتے تھے اسے ہی  
منزہ رکا کر مکمل خطہ دیا جس میں حمد و شانِ الہی فرمائی تاکہ ان لوگوں کو بتا دیں میں نہیں ہم۔ پھر  
ان کو بتا کا کہ تمہارا اعتراض صحیح معلوم ہے۔ پھر اس قصہ کا ذکر کیا جو چار سال پہلے پیش آیا تھا۔ کی  
اس پوری لفظ کے بعد مجی کوئی یہ عقیدہ رکھ سکتا ہے کہ آپ نہیں بک رہے ہیں یا بیماری کا عذر ہے  
کہ آپ کو احساس ہی نہیں ہے کہ کیا فرمائے ہیں؟

سَجَّانَكَ اللَّهُمَّ وَمَجْدَكَ، يَلْوَكَ كَتَبَ هُرَيْ ہو گئے تھے کہ کبھی تو رسولؐ کو معاملہ کر جائے آپ نے  
مفہومی سے باز ہاتھا۔

اب الطبقات الکبریٰ ابن سعد ج ۲ ص ۱۹۔ تاریخ الطبری ج ۲ ص ۲۲۶

اس کی یہ لوگ زبردست مخالفت کر رہے ہیں کبھی رسول قریانی وہ مندوں نے حکم دے رہے ہیں اور وہ لوگ شدت کے ساتھ مخالفت کر رہے ہیں۔ ایک مرتبہ نہیں تین بار حکم دیا گئی کسی نے بیکھری کہا۔ صحیح آپ کی فصیل پر کوئی تخفیغ نہیں ہے میں اور آپ کو عبد اللہ بن ابی کی نساز جانہ سے روک رہے ہیں۔ اور رسول کے کہہ ہے میں ہمانے آپ کو منافقین پر نماز پڑھنے سے روکا ہے اے خدا گویا یہ لوگ تیرے رسول کو وہ چیز تعلیم میں بیجوانو لپٹے رسول پر نازل کر چکا ہے حالانکہ تو نے اپنے قرآن میں کہا ہے : وَاتْلُ عَلَيْهِ الْكِتَابَ لَا يَنْهَا عَنِ الْهُدَىٰ لِلّٰهِ مَا أَنزَلَ لِلْكٰفِرِ مِنْهُۚ إِنَّ الْخٰلِقَۚ إِنَّمَاۚ

ترجمہ: اور تمہارے پاس قرآن نازل کیا ہے تاکہ جو حکم لوگوں کے لئے نازل کئے گئے ہیں ان

سے صاف صاف بیان کرو۔

اور تو ہمیں فرمایا ہے : إِنَّا أَنْذَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحُقْقِ الْحَكْمُ بِنِّيَ النَّاسِ إِنَّمَا يَنْهَا

النَّّفَرُ (بیت ۱۵) ترجمہ: اے رسول ہم نے پر جن کی بے نہیں نازل کی ہے کہ جس طرح مدد نے تمہاری ہدایت کی ہے اسی طرح لوگوں کے درمیان فیکر کر دو۔ اور معبود تو نے ہمیں فرمایا ہے اور اول حق ہے : كَمَا أَرْسَلْنَا فِيْكَ حُكْمًا نَّوْلَىٰ لِمَنْ كُمْبَلَكْمَ إِيمَانًا وَمُنْكَلَمَ وَعَلِيَّكُمُ الْكِتَابَ

وَالْحُكْمَةَ وَتَعْلِمُكُمُ مَا لَمْ يَلْعُمُوا مَا تَعْلَمُونَ (بیت ۱۵) (آل البقرہ آیہ ۱۵)

ترجمہ: جیسا ہم نے تمہارے درمیان حتم میں تسلیک رسول بھیجا جو تم کو تمہاری آئیں پڑھ کر سنا رہا اور تمہارے غصہ کی پاکیزہ کر اور تمہیں کتب (قرآن) اور عقل کی باتیں سکھانے اور تم کو وہ باتیں جانتے ہیں جن کی تھیں (پہلے سے) خوبی ہی نہ تھی۔

کتنا تعجب ہے ان لوگوں پر جو لپٹے کو اونچا سمجھتے ہیں لیکن اس کے باوجود کبھی تو حکم رسول کا اتنا

نہیں کرتے کبھی رسول پر نہیں کا اتنا حکم لگاتے ہیں اور بہت ہمیں بے شرمنی و بے ادبی کے ساتھ ان کی موجودگی میں لڑتے چھکڑتے ہیں شور و غل کرتے ہیں۔ اور کبھی زید بن حارثہ کی سرداری پر اغراخی کرتے ہیں کبھی سامہ بن زید کی سرداری پر عن طعن کرتے ہیں۔ ان تمام بالتوں کو دیکھتے ہوئے کبھی بھی جو یا کسی حقیقت کے لئے فیصلہ کر لیں بہت آسان ہے کہ حق شیعوں کے ساتھ ہے کبھی بھک جب وہ لوگ

علماء استفهام کا لحکم کارا صحابہ کے کرداروں کے بارے میں ایک ایک کر کے سوال کرتے ہیں اور ان کے احترام پر ناس بھروسے چڑھتے ہیں اور وہ اپنی محبت و مودت کو صرف رسول والی روحانی کے لئے مخصوص کرتے ہیں تو ہم اس کا جواب نہیں دے سکتے۔

میں نے تو اخصار کے لئے صرف چار یا پانچ معقات مخالفت کے لکھائے ہیں اور بعض عبور مثال لیکن ملکت شیعہ نے ان تمام معقات کا احصار کیا ہے جیسا پر صاحب نے فضیل صدر کی مخالفت کی ہے اور غصب کی بات یہ ہے کہ انہوں نے صرف انھیں چزوں کو پیش کیا ہے جس کو علمائے اہل سنت نے اپنی صحاح و مسانید میں درج کیا ہے۔

خدوں جب بعض واقعات کا مرطاع کرتا ہوں کہ بعض اصحاب نے رسول خدا کے ساتھ کی رویہ اختیار کی تھا تو متاخر و مہوش ہو جاتا ہوں صرف ان اصحاب کی جبارت و مکثی کی پڑی نہیں بلکہ عملتے الجنت و الجاعت کے اس روایت پر اور زیادہ تمہب کرتا ہوں جو جو نے جو شیعہ عوام کو اس دھوکہ میں کھا کر اصحاب پر ارجمند پر ثابت قدم ہے تھے ان کے بارے میں کی بھی تم کا انقدر و سمعہ حرام دگناہ ہے ان لوگوں نے اس اقدام کی وجہ سے طالب حق کو سمجھی حقیقت تک پہنچنے ہی نہیں دیا وہ بمذہ فکری تناقضات کے مختروں میں بچکر کھانا رہا۔ میں کمزور شد واقعات کے علاوہ بعض اور مثالیں پیش کرتا ہوں جس سے صحابہ کی حقیقت عربیاں ہو کر سامنے آجائے گی اس طرح شیعوں کا مرفق سمجھنے میں آسانی ہو گی۔

صحیح بخاری ج ۲ ص ۱۰۷ کتب اللاد بات الفتن علی الاذنی اور قول خدا اینما لی فی العمارۃ علی ان اہم فتن کے سند میں ہے اعشر سند ہے میں میں نے شفیق کو سمجھتے ہوئے سدا کو عبد اللہ بھرے سے سخن: رسالتہ نے ایک فتن ایسی کھانی دی جسے بعض لوگ کھایا کرتے ہیں تو ایک انصاری نے کہا: والله فی قوم خدا کے نے نہیں ہے! میں نے کہا میں اس بات کو رسول خدا سے ذکر کر دیا کا۔ چنانچہ میں اس خبر کے پاس اس وقت پہنچا۔ جب آپ اپنے اصحاب کے تجھیں میں سخنے میں دینے آتے کہ کافیں یہ بات تھی تو آپ کو سبب ناگوار ہوا چہرہ کارنگ بدل گی اور آپ غصب میں بھرگئے اپنے کھات

دیکھ کر میں نے اپنے دل میں سماں کا شہر میں نے آنحضرتؐ کو خبر ہی نہ دی ہوتی۔ اس کے بعد آنحضرتؐ نے فرمایا: موہی کو اس سے بھی زیادہ اذیت دی گئی تھی یہ کہہ کر آپ نے صبر فرمایا۔ اسی طرح بخاری کے کتاب الادب باب التسم واصحک میں ہے: اس بن مالک کہتے ہیں میں رسولؐ کے ساتھ پہل رہا تھا اور آپؐ کے اوپر ایک سنجانی چادر تھی جس کے کن رے موڑتے تھے اتنے میں ایک بد عرب ملا اور اس نے بہت روزتے بھی کی چادر پر کھڑک کر گھٹھیا میں نے دیکھا کہ زور سے کھینچنے کی وجہ سے رسولؐ اللہؐ کے کنہ ہوں کے کن روں پر اس کا نشان پڑ گیا تھا چادر کھینچ کر بدوبنے لے گیا: اے محمدؐ نہ اکا مال جو تمہارے ہاتھ میں ہے اس میں سے مجھے بھی دینے کا حکم دو۔ رسولؐ اس کی طرف مرکر ہنرنے لگے اور حکم دیا اس کی کچھ دیدا جائے۔

اسی طرح کتاب الادب میں بخاری نے باب من لم یواجہ ان میں بالعاتبؐ میں الیک روایت حضرت عائشہؓ سے نقل کی ہے فرمائی ہیں: رسولؐ اللہؐ نے خود کو یہ چیز بنائی اور لوگوں کو استعمال کی اجازت دے دی لیکن کچھ لوگوں نے اس کے استعمال سے اعراض کیا۔ اور رسولؐ کو اس کی اطلاع ہو گئی تو آپؐ نے ایک خطبہ دیا جس میں محمدؐ (صلواتہ اللہ علیہ) کے بعد فرمایا: آخر لوگوں کو یہ بوجی کو میں نے بنایا ہے اس سے پرہیز کرتے ہیں واللہ میں خدا کے بارے میں سب سے زیادہ علم رکھتا ہوں اور رب سے زیادہ ذریت ہوں۔

جو شخص بھی اس روایت کو غور سے پڑھے گا وہ خود سمجھ لے گا کہ اصحاب اپنے کو رسولؐ سے اونچا خیال کرتے ہیں ان کا عقیدہ تھا کہ رسولؐ تو غلطی کر سکتے ہیں مگر یوں کوئی خطا نہیں کر سکتے بلکہ اسی پیروزے بعض مومنین کو اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ صحابہ کے قابل کو صحیح سمجھتے ہیں چاہے وہ افعال فعل در رسولؐ کے مخالف ہیں ہوں اور بعض صحابہ کے بارے میں حکم کھلا ریا ہی رکھتے ہیں کہ ان کا علم و تقویٰ رسولؐ اللہؐ سے ہے اس زیادہ تھا جیسا کہ (اقرئنا) مومنین کا اجماع ہے کہ بد مکے قیدوں کے بارے میں رسولؐ خدا نے غلطی کی تھی اور عمر کی رائے بالکل صحیح تھی اور اس سلسلہ میں جو گوئی بھروسی روایتیں نقل کرتے ہیں مثلاً آنحضرتؐ نے فرمایا: اگر خدا ہم کو کسی مصیبت میں مبتلا کر دے تو اس سے

عمر بن الخطاب کے علاوہ کوئی نجات حاصل نہیں کر سکتا اور یہ لوگ زبان حال سے بچتے ہیں اگر عمر نہ ہوتے تو بنی ہلکہ ہو جاتے (العیاذ بالله) خدا اس فاسد عقیدہ سے بچانے جس سے پھر کوئی عقدہ نہیں ہو سکتا میں فتح کھا کر کہتا ہوں جس کا بھی یقین عقیدہ ہو وہ اسلام سے اتنا ہی دور ہے جتنا مشرق مغرب سے ہے اس پر واجب ہے کہ اپنا علاج کرائے یا اپنے دل سے شیطان کو بھکارے قران کا اعلان ہے:

أَفَرَأَيْتَ مَنْ أَخْذَ الْهُنَاءَ هُنَوْنَهُ وَأَضْلَلَهَا إِلَهٌ عَلَى عِلْمٍ وَّحْمٌ عَلَى سَمْعِهِ وَ  
قَلْبٌ وَّحْلٌ عَلَى لِبَقْوٍ وَّغَثَّا وَّنَّقْمٌ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ إِنْفَلَاتٌ ذُكْرُوْنَهُ

(۱۵۷) (الجاثیہ) آیہ ۲۲) فوجہ: بھلاک نے اس شخص کو بھی دیکھا جس نے اپنے نفس فی خواہش کو اپنا معبد بنارکھا ہے اور اس کی مال (سمجھو یہ کہ خدا نے اسے نگہ آہی میں چھوڑ دیا ہے اور اس کے سکان اور دل پر علامت مقرر کر دی ہے کہ یہ ایمان نہ لائے گا) اور اس کی آنکھ پر پردہ ڈال دیا، پھر خدا کے بعد اس کی ہدایت کوں کر سکتا ہے تو کب تک لوگ (انسانی) خود نہیں کرتے صدق اللہ عالی العظیم میں اپنی جان کی فتح کھا کر کہتا ہوں جن لوگوں کا عقیدہ ہے کہ رسول خدا خواہشات کی پیروی کرتے تھے اور مسلمان نفس کی بسا پر حق سے عدوں کر جاتے تھے اور خدا کے لئے فتح نہیں کھاتے تھے بلکہ اپنی خواہش و خوبیات میں بہر جاتے تھے اور جو لوگ رسول خدا کی بنائی ہوئی چیزوں سے اس نے پرست کرتے تھے کہ وہ لوگ رسول سے زیادہ عالم میں یہ تمام لوگ مسلمانوں کے ترکیب کی جیسی احترام کے لامون نہیں چڑھائیں کیا یہ لوگوں کو ملا کر کی جگہ سمجھا جائے اور ان کے لئے میں یقین عقیدہ رکھا جائے کہ رسول خدا کے بعد پوری کائنات میں سب سے افضل ہیں لوگ میں اور مسلمانوں کو ان کی پیروی اور سیرت پردازی سے مطلع کی دعوت دی جائے کہ یہ صحابہ رسول ہیں اور اہل نسبت و الجماعت کے سیاہ بیجی سب سے پڑا اتفاق ہے کہ وہ محمد اہل محمد پر حب درود سمجھتے ہیں تو ان کے ساتھ سارے صحابہ کو بھی سٹمل کر دیتے ہیں (کہاں اہل محمد اور کہاں صحابہ) (دو لوگوں میں میں آسمان کا فرق ہے) اور حب نماونہ عالم اہل محمد کی قدر و مشرکت کو جاتا ہے اور لوگوں کی گردلوں کو تھجیکا نہ

کئے اور ان کی قدر و مترزت کا انحلال کرنے کے لئے سب بھی کو حکم دیا ہے کہ رسولؐ کے ساتھ ان کے اہلیتؐ طاہرین پر بھی درود بھیجا کریں تو جلا ہم کو جہاں سے حق پہنچتا ہے کہ اصحاب کو آل محمدؐ سے بڑھادیں یا اصحاب کو ان کے اہلیت طاہرین) برابر قرار دیں۔ اہلیت قوفہ میں جن کو خدا نے عالمین پر فضیلت دی ہے۔

مجھے اجازت دیجئے کہ میں یقینیجاً اخذ کروں کہ اموی اور عباسی لوگ چونکہ اہل بیتؐ کے فضل و مترزت کو جانتے تھے اس نے انہوں نے اہل بیتؐ نبیؐ کو ملک بدر کیا، دیس نکالا دیا۔ ان کو ان کے پیروکاروں کو ان کے چانپے والوں کو قتل کر دیا، خود خدا کی مسلمان کی نماز اس وقت تک قبل نہیں کرتا جب تک وہ اہلیتؐ پر درود نہ سمجھ لے تو اہلیتؐ سے شکنی رکھنے والے، ان سے منصرف ہونے والے کی جوانب میں کرس کے گے؟

چونکہ اہل بیتؐ کی فضیلت چھپائی نہیں جا سکتی تھی۔ اس لئے لوگوں کو دھوکہ دینے کے لئے ان لوگوں یعنی امویوں اور عباسیوں نے صحابہ کو بھی اہلیتؐ سے طلاق کر دیا اور بخوبی لے گئے صحابہ اور اہلیتؐ فضیلت میں برا بریں کیونکہ انہیں امویوں اور عباسیوں کے بعض بزرگوں ہی نے رہوں کی محبت یافت اور تالیفین میں سے کچھ ناقص العقول افراد (بیوقوفوں) کو خریدیا تھا تاکہ وہ لوگ فضل صحابہ میں بھروسی و من گذشت روایات نقل کی کریں جو عموماً ان اصحاب کے لئے جو سریار اسے خلافت ہوئے ہیں اور یہی لوگ براہ راست امویوں اور عباسیوں کو تھنت خلافت تک پہنچانے والے اور مسلمانوں کی گردلوں پر حکومت کرنے کا سبب بنے ہیں میری بالوں کی گواہ خود دمار تھے کچھ نکل کی یہی حضرت عمر جو پے گو رزوں کا حکماہ کرنے میں بہت مشہور تھے اور معمولی سی شہزادی کی بنا پر معزول کر دیا کرنے تھے معاویہ کے ساتھ تھی زندی برستے تھے کہ جس کا حساب نہیں معاویہ کے کمبوی حساب نہیں کرتے تھے معاویہ کو ابو بکر نے اپنی حکومت میں گورنر میں کیا تھا۔ حضرت عمر نے اپنے پوئے دور خلافت میں معاویہ کو اس کی جگہ پر برقرار رکھا اور کبھی معاویہ پر اعتراض تک نہیں کی۔ اُنہاں پر ہے کہ انہلدار ناراضی کی ملامت تک نہیں کی حال انکے بکثرت لوگوں نے معاویہ کی شکایت کی مگر عمر اس کا ان سے سنکر اس کا ان سے اڑا دیتے

نہ لگ آگ کھتے تھے معاویہ سونے اور شیم کا باب پہنچا ہے اور رسول خدا نے اس کو مردیں  
 پر حرام قرار دیا تھا تو عم عرف یہ کہہ کر میں دستی تھے تجوڑ و وہ عرب کا کسری ہے ”  
 معاویہ میں سال تک بلکہ اس سے بھی زیادہ حکومت کرتا رہا کسی کی محلہ نہیں تھی جو اس پر اغراض  
 کرتا یا اس کو معذول کرتا اور جب عثمان خلیفہ ہوئے (تھے تو لوچھا ہی کیتے سیان بھے کو توال ”  
 والی مثال صادق الٰہی ہے (ترجم) تو انہوں نے چند دیگر ولایات کو معاویہ کے زیر حکومت کر دیا۔  
 جس کا توجیہ ہوا کہ معاویہ سہرلوپ اسلامی شروتہ کا مالک بن بیٹھا، لشکر کی تعداد میں خاطر خواہ اضافہ کر  
 لیا عرب کے جتنے اوپاں بعد معاش کئے سب کو لپی اور دکٹوں کا کھٹکا کر لیا تاکہ وقت ضرورتِ امام انتہ  
 کے خلاف انقلاب برپا کیا جاسکے اور کذب وزور اجڑو و تشدید طاقت و قوت کے بل بتوں پر حکومت پر  
 قبضہ کی جاسکے اور مسلمانوں کی گردوفں پر بلا شرکت غیر حکومت کی جاسکے اور منہ سے پہلے اپنے  
 فاقہ، شراب، خوار، زنا کا رعایش میں یہ زینت کے لئے زبردستی لوگوں سے بیعت لے سکے۔ بیعت  
 زینت کا بھی ایک تفصیلی قصہ ہے جس کو اس کتب میں بیان کرنا مقصود نہیں ہے میرا مقصد یہ ہے کہ  
 آپ ان صحابہ کے فضیلت کو سمجھ لیں جو تنہ خلافت پر (ماحق) فالبض ہوئے تھے اور حنفوں نے  
 بنی اسرائیل کی حکومت کا راستہ ہموار کیا تھا ایک مفروضہ کی بنا پر قریش کو یہ بات پسند نہیں ہے کہ بنت  
 و خلافت دونوں بنی ہاشم ہی میں رہے ہے

حکومت بنی اسرائیل کی بلکہ اس پر واجب تھا کہ جن لوگوں نے اس کی حکومت کے لئے رام  
 ہموار کی تھا ان کا لشکریہ ادا کرے اور حرم کے کم بلکہ یہ سختا کہ کچھ اولیوں کو خردی لیا جائے جو ان کے  
 آغاو مولی کے فضل میں جعلی حدیثیں بیان کریں جن کی ثہرت قریب قریب دیبات دیبات ہو جائے  
 اور اسی کے ساتھ ان کے آغاز کو ان کے دشمنوں رفضیت کی حاصل ہو جائے لیعنی المبینت پر  
 رفضیت حاصل ہو جائے ایسی قضیقت کی روایتیں جعل کی گئی ہیں کہ پناہ بخدا حلال نکل خدا شاہد ہے اگر  
 ان روایات کو عقلی و مطلقی و سرعی دلیلوں کی روشنی میں دیکھا جائے تو صراحتاً نہ شرعاً نظر آئیں گے

لئے خلافت و ملکیت مودودی، یوم الاسلام احمد امین۔

اور کوئی ادمی ان کے ذکر کی بہت بھی نہ کرے گا البتہ جس کے دماغ میں بھروسہ بھرا ہو رہا وہ تنافعت پر ایمان رکھتا ہو تو بات ہی اور ہے۔

میں بطور مثال (زنجیر حضرت) چند چیزوں کا ذکر کرتا ہوں۔ بچپن سے عدالت عمر کی شہرت سنتے آئے ہیں۔ اور یہ بات اتنی مشہور ہے کہ لوگوں کہتے ہیں: اے عمر تم عدل کرنے کرنے والے ہوئے۔ اسے یہ کہہ دیا کہ حضرت عمر کو قبریہ اندر سیدھا قائم کی صورت میں دفن کی گی تاکہ ہمیں ان کے مرنے سے عدل نہ رجایا۔ زبانِ زدِ خاص و عام ہے کہ عدالت عمر کے بارے میں جو چاہے میان کریں کوئی حرج نہیں ہے۔ لیکن صحیح تاریخ کا ہمنا ہے کہ نہ صہ میں حضرت عمر نے جب لوگوں میں عطا یا کی رسم جلدی کی تو نہ سوت رسول کی پرروائی کی اور نہ اس کی پرروادی کی۔ کیونکہ رسول اکرم نے تمام مسلمانوں میں عطا کے سلسلہ میں مساوات فائدہ کی تھی۔ کسی کو کسی پروفیلس نہیں دی تھی۔ خود ابو بکر نے دو خلافت میں رسول اکرم کی پرروائی کرتے رہے۔ لیکن حضرت عمر نے ایک بیاطر لفڑا یجادہ کیا اخنوں نے سابقین کو وہ سروں پر فوفیت دی۔ اور قریش کے مهاجرین کو وہ سرے مهاجرین پر فوفیت دی اور تمام مهاجرین کو (خواہ قریشی ہوں یا غیر قریشی) تمام الفادر پر مقدم کیا۔ عرب کو تمام غیر عربوں پر ترجیح دی۔ آقا کو غلام لئے، قبیلہ مصفر کو قبیلہ ربیعہ پر اس طرح فوفیت دی کہ مصفر کوئین نہ ہو اور ربیعہ کے نہ ہو۔ تو معین کی قبیلہ اوس تک کو قبیلہ خرچ پر مقدم کیا گئے۔

اے عقل والوں مجھے تباہی تفصیل کون سی عدالت ہے؟

اسی طرح حضرت عمر کے علم کا بیان نہ کرتے تھے میان مک کے لوگوں نے یہی کہا کہ نامِ محابا میں سب سے بیادہ عالمِ عمر ہیں۔ اور بعض نے تو یہاں تک کہہ دیا کہ قرآن میں بیت سی ایسی آیتیں موجود ہیں کہ جس رسول اکرم اور عالمِ الغلطاب میں اختلاف رکھے ہو تو اتحادِ قرآنی آیات حضرت عمر کی تائید کرنی ہوئی اترنی تھیں۔ لیکن صحیح تاریخ ہمنا ہے کہ حضرت عمر نزولِ قرآن سے پہلے تو درکندر نزولِ قرآن کے بعد بھی قرآن کی موافقت

نہیں کرتے تھے۔ چنانچہ مشہور واقعہ ہے کہ عمر کے زمانہ خلافت میں کسی صحابی نے عمر پر پوچھا: اے امیر المؤمنین میں رات کو محبوب ہو گیا اور مجھے پانی نہل سکتا تو میں کیا کروں؟ عمر نے فرمایا: سنار جھوڑ دو مت پڑھوا لیکن عمار یا سر جو اس وقت موجود تھے انھوں نے کہا ہے موضع پر تم کرتے تھے لیکن حضرت عمر مطہر نہیں ہوتے اور عمار سے کہا: تم کو ہم اسی کام کی ادائیگی میں جو کہم کرتے تھے کے بارے میں علم کیا ہوا؟ آخر رسول نے جس طرح وضو کرنے کے بعد یا اتحاد یا اتحاد یا تباہ کیا اور (وہی) سست کو واچھت کے بعد اپنے خود حضرت عمر متعدد واقعات کے بارے میں میں کہتے ہیں میں صاف نہیں ہوں بلکہ سیاں تک فرمایا: ہر آدمی عمر سے زیادہ علم فقة حاصل ہے۔ بیان تک کہ گھر میں بیٹھنے والی عورتیں سمجھی زیادہ جاتی ہیں خود عمر نے مقدمہ مرتب کیا: لو لا علی الہلک عَمُورُ اَكْرَمُ عَلَى زَوْجِهِ تَوْلِیلاًک ہو جاتا۔ یہ چارے مرتبے مرگی کے لیکن کلاالت کا حکم نہیں جانتے تھے اسی لئے زندگی میں کلاالت کے مقدمہ مختلف احکام سیاں کر گئے جیسی کتاب میخ شاہ ہے (انگریز مارٹن صلماں کرام اسی پر ادھار کھائے بیٹھے ہیں کہ حضرت عمر کو اعلم الصحابة ثابت کریں)۔ اے صاحبان بصیرت حضرت عمر کا علم کیا ہوا؟

اسی طرح ہم حضرت عمر کی طاقت و قوت و شجاعت کے بارے میں بہت کچھ سننا کرتے تھے۔ سیاں تک کہ یہ بات کہی گئی کہ عمر کے اسلام لانے سے قریش خوفزدہ ہو گئے اور مسلمانوں کی شان و شوکت بڑھ گئی۔ یہ سمجھی جاتی ہے کہ اسلام کی عزت عمر بن خطاب سے بڑھائی ہے۔ بعضوں نے تو سب الف آرائی کی حد کر دی کہ حب تک عمر اسلام نہیں لائے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اسلام کی طرف لوگوں کو دعوت نہیں دے سکتے تھے لیکن تاریخ ان باتوں کی تردید کرتی ہے تاریخ میں عمر کی کوئی ششجاعت وہیا دی نہیں ملتی تاریخ یہ نہیں جاتی کہ عمر نے کسی مشہور کو کسی عموی ادمی کو کسی مقابلہ میں قتل کیا ہو یا بدرا احمد خذق جسمی جنگوں میں کسی بہادر سے برد آزمائی کی ہو۔ بلکہ تاریخ اس کے بخلاف بیان کرتا ہے کہ عمر کا احمد کے بھگوڑوں میں عمر بھی تھے اسی طرح ختن میں کھا گئے والوں کی فہرست میں ان

کامیاب نام نہیں کہے۔ رسول خدا نے ان کو خبر فتح کرنے کے لئے بھیجی اور آپ شکست کھا کر  
و اپنے اگرے جنگوں میں آپ شریک ہوتے۔ سب میں مکحوم ہے کہ جما سرداری انصیب نہیں ہوئی۔  
رسول کی زندگی میں آخری لشکر جو امامہ بن زید کی سرگردگی میں بھیجا گیا اس میں بھی آپ مکحوم ہی تھے۔  
حالانکہ اس میں مخفف ۱۸ سال کے حوالے تھے۔

صاحب اعلیٰ عقل خدا کے لئے آپ ہی فیصلہ بھیجیں ان حقائق کے ہوتے ہوئے کبھی شعاعت  
کیمی بہادری؟

اسی طرح عمر بن خطاب کے لئوں پر ہنرگاری خوف خدا میں گردی وزاری کے باہمیں  
بہت کچھ سنا کرتے تھے۔ بات پیاس تک شہر ہے کہ عمر بن خطاب اپنے نفس کا مکھ دانتا  
نکرتا تھے کہ وہ اس بات سے لرزہ برآدم ہو جاتے تھے کہ خدا نخواستہ اگر عراق میں کوئی نخر  
رستہ کیا ہے مواری کی بنا پر ٹھوک رکھا جائے تو اس کی جواب ہی ممحنے کرنی ہو گئی کہ راستہ کیوں نامہوار  
نہ تھا۔ (حالانکہ موصوف مدینہ میں قیام فرماتے تھے) لیکن تاریخ کا بیان ہے کہ ایسا کچھ بھی نہ تھا  
بلکہ اس کے بعد اس آپ فقطاً غلط واقع ہوتے تھے۔ نہ لی برابر خوف خدا تھا زدہ برادر صدر۔  
تندرا جمی کا یہ عالم تھا کہ اگر کسی نے قرآن مجید کی کسی آیت کے باہمیں میں سوال کر لیا تو مارے دزوں کے  
اس کو خونخوار کر دیتے تھے۔ آپ کی تندرا جمی کے لوگان تھاں اُف رہتے تھے کہ مخفف آپ کو دیکھ کر عورتوں  
کا جل ساقط ہو جاتا تھا۔ جب رسول اکرم کا انتقال ہوا تو آپ سنگی توارے کے مدینہ کی گلیوں میں مکحوم رہتے تھے  
اور لوگوں کو ملکی دے رہے تھے کہ جس نے کہا محمد مرگے اس کی گردان اڑادول کا لہ اور قسمیں  
کہا کہا کر لوگوں کو یقین دلارہے تھے کہ محمد مرے نہیں میں وہ لو جا ب موہنی کی طرح لئے خاطرے منجات  
کرنے کے ہیں۔ آخر یہاں آپ کو خوف خدا کیوں نہیں آیا؟ اسی طرح جب حضرت فاطمہ کا گھر جلانے  
کے تو بھا جا لوگ گھر میں ہیں۔ اگر وہ نکل کر بیعت ابوکربنہیں کرتے تو اس گھر میں اگل المکاول کا لہ  
لہ تاریخ طبری وابن اثیر

لہ الامامیہ والیاستہ

لگوں نے کہا ارے اس میں بی بی فاطمہ ہیں کہا ہے ہوا کریں۔ اس موقع پر آپ کو خوف خدا کیوں نہیں یا؟ سکتے خدا اور سنت رسولؐ کی پرواہ نہیں کرتے تھے آپ کی جہارت کا عالم یہ تھا کہ اپنے دو خلافتیں متعدد ایسے احکام جاری فرمائے جو قرآن کے نصوص میں صریح اور سنتؐ کے کھلمن کھلا مخالف تھے لہ اے خدا کے نیک بندوں! ان تنخ و افاقتات کے باوجود داده درع و قریب کھماں ہے جس کا آنا زیادہ

ڈھنڈھوڑہ پڑیا جاتا ہے؟  
میں نے صرف عمر کی مثال اس لئے دی کہ یہ بہت بڑے مشہور صحابی ہیں اور بہت ہی اختصار کے ساتھ لکھا ہے کیونکہ طول دنیا مقصود نہیں ہے اگر میں تفصیل سے لکھنے لگوں تو کمی کہاں میں لکھ سکتا ہوں لیکن میرا مقصد حصہ کرنا نہیں ہے بلکہ بطور مثال بیان کرنا ہے۔  
اور سی محقری تحریر صحابہ کی نسبیات سمجھنے کے لئے کافی ہے اور اس سے علیہ الہمۃ  
کا ناقص بھی سامنے آ جاتا ہے کیونکہ ایک طرف تو لوگوں کو اصحاب کے بارے میں نقد و تبرہ  
کرنے بلکہ شک کرنے سے روکتے ہیں اور دوسری طرف ایسی ایسی روایات تحریر کرتے ہیں جس  
شک کا پیدا ہوا نظری بات ہے کاش ملائے اہل سنت نے اس فرض کی روایات ہی کو ذکر نہ کیا  
ہو، میں عظیمت صحابہ مجرد ہوتی ہے اُن کی عدالت مخدوش ہو جاتی ہے اگر ایسی روایات  
ذکر کی گئی ہو تو یہ بھی شک میں مبتلاز ہوتے۔

محمد اب تک سجف اشرف کے عالم جناب اسد حیدر صاحب مولف کتاب "الامام الصادق والمخاہب الارثقة"  
کی ملاقاتات یاد ہے کہ ہم لوگ سچے ہونے شیعوں کے بارے میں باتیں کر رہے تھے امداد  
نے مجھ سے اپنے والد کا قصہ بیان کیا کہ میرے والد کی ملاقاتات جس میں ایک ٹولنسی عالم ہے جو الزینون  
یوسف شیعی کے علماء میں سے تھے اور یہ واقعہ قریباً پچاس سال پہلے کامے اسے اسد حیدر صاحب اپنی بات  
جاری رکھتے ہوئے تھے میں میرے والد اور ٹولنسی عالم میں حضرت علیؑ کی امامت کے سند میں گفتگو  
ہو رہی تھی۔ اور میرے والد حضرت علیؑ کے سخت حقاق پر دیں پیش کر رہے تھے چنانچہ انھوں نے  
اہ الفض و الاجتماہ لاحظ فرمائے جس میں مع جواہ کے تفصیل متعجب ہے اور جو اسی میں جو تمام اسلامی فتویں ہیں متعجب ہیں۔

حاریا بارچ دلیس میں کیس اور جیوںی عالم بڑے خورے سن رہا تھا۔ جب میرے والد کی بات ختم  
 ہوئی تو جو نیی عالم نے پوچھا کیا اور کبھی دلیس میں یا بس آئی ہی؟ والد نے کہا بس میں دلیس ہیں۔  
 میری عالم نے کہا اجھا اپنی تسبیح لکھا لو اور شمار کرنے شروع کر دو۔ پھر اس نے حضرت علیؑ کی امانت  
 پرستوں ایسی دلیس میں کیس جن کو میرے والد نہیں جانتے کہتے۔ شیخ اسد حیدر نے بیان جادی  
 رکھتے ہوئے کہا: اگر امانت و الجماعت صرف اپنی کتابوں میں لکھی ہوئی دلیلوں کو پڑھ لیتے تو  
 ہمارے ہم عقیدہ ہو جاتے اور اپسی اختلاف بہت پہلے ختم ہو جاتا۔ انھی۔  
 میں اپنی جان کی قسم کا کرکھتا ہوں اگر ان اندھی تقدیم چھوڑ دے اور تعصّب کو بالائے  
 طاق رکھ کر صرف دلیل کا نالج ہو جائے تو اسد حیدر والی ہی بات حق ہے اس سے منزہ کا کوئی  
 راستہ نہیں ہے۔



## اصحاب کے بارے میں قرآنی نظریہ

سب سے پہلے تو میں یہ عرض کروں کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں معتقد موقع پر رسول کو کم کرنے کے ان اصحاب کی بددح سرائی فرمائی ہے جنہوں نے رسولؐ سے مجتہ کی ان کی پیروی کی اور بغیر کسی لائچ یا معاوضہ یا استکبار و استعلاء کے ان کی اطاعت مخفی خداوند رسول کی خشنودی کے نئے کی بھی وہ اصحاب میں جن سے خدا بھی راضی ہے اور یہ لوگ بھی مددخوش ہیں اصحاب کی اس تم کو مسلمانوں نے ان کے کردار و افعال کے ذریعہ چھانے اور بھاجان کرائے ول کھول کر مجتہ کی ہے ان کی عنعت کے قابل ہیں جب اس قسم کے اصحاب کا ذکر کرتا ہے مسلمان فوراً رضی اللہ عنہم کہتے ہیں اور میری بحث بھی ان اصحاب سے نہیں ہے کونکہ حضرات سنی و شیعہ سب ہی کی نظر میں قابل احترام ہیں اسی طرح میری بحث کا لعنہ ان اصحاب سے بھی نہیں ہے جن کا لفاظ طشت از بام ہے اور سنی و شیعہ ہر ایک کی نظر میں قابل لفت ہے بلکہ میں مرفق ان اصحاب کے بارے میں بحث کروں گا جن کے بارے میں مسلمانوں کے اندر اختلاف رہائے پایا جاتا ہے اور خود قرآن نے بھی بعض موقع پر ان کی باعاعدہ توانی و تہذیب کی ہے اور پیغمبر اسلام نے بھی مناسب موقع پر ان کی توانی کی ہے اور لوگوں کو ان کے بارے میں ذرا یا ہے۔ بھی باس! سنی و شیعہ کے درمیان زبردست اختلاف ہے جیسا کہ اصحاب کے بارے میں ہے کونکہ شیعہ ان حضرات کے احوال و افعال سب ہی کو قابل نقد و تبرہ و سمجھتے ہی نہیں بلکہ نقہ و تبرہ کرتے بھی ہیں اور ان کی عدالت کے بارے میں شک رکھتے ہیں جیکہ اہل سنت والجماعت ان کی تمام مخالفوں اور روگرانیوں و جبارتوں کے باوجود ان کا ضرورت سے زیادہ احترام کرتے ہیں میں اخیر اصحاب کے

بارے میں اپنی بحث کو اس لئے محدود کرنا چاہتا ہوں مگر لوسری حقیقت نہ سہی تھوڑی بی جحقیت  
محمل کر سامنے آجائے۔

میں یہ بات صرف اس لئے کہہ رہا ہوں تاکہ کوئی صاحب یہ نکھدہ دیں کہ میں نے ان آیات سے  
چشم پوشی کی ہے جو مدح صاحب پر دلالت کرتی ہیں اور محض ان آیات کو پیش کیا ہے جن سے قدر حمد  
ثابت ہوتی ہے بلکہ میں نے بحث کے درمیان ان آیات کو پیش کیا ہے جو ظاظا ہر مدح پر دلالت کرتی  
ہیں لیکن ان سے بھی تجویز الحکایا ہے کہ ان سے قدر ثابت ہوتی ہے۔ یا ایسی آیتوں کو پیش کیا جسے  
ظاظا ہر مدح ثابت ہوتی ہے لیکن ان سے مدح ثابت ہوتی ہے۔

اور اس سلسلہ میں گذشتہ تین سالوں کی طرح بہت زیادہ محنت و مشقت منہیں گروں گا بلکہ  
بلور مثال بعض آیتوں کو ذکر کروں گا ایک تو اس لئے کہ یہ طریقہ معمول ہے اور دوسرے اس وجہ سے  
کہ میں اختصار سے کامل لینا چاہتا ہوں۔ باں جو لوگ مزید اطلاع حاصل کرنا چاہیں وہ بحث وہی  
کہ میں جو الوں کو سمجھیں جیسے کہ میں نے کیا ہے تاکہ حقیقت تک رسائی اعرق جیسیں فکر کی تک و دوستی  
بعد حاصل ہو جیسی کہ خدا ہر ایک سے بھی چاہتا بھی ہے کہ خود محنت کر کے تجویز یک پیغام چوپ اور وجدان کا بھی  
یہی تھا اس کے کوئی جو شخص زحمت بسیار کے بعد بہارت تک پہنچے گا۔ اسے اندھیاں اس کے  
موقف سے ہٹا نہیں سکتیں۔ اور ظاظا ہر سی بات ہے جو بہارت زحمت بخشی کے بعد حاصل ہوتی ہے وہ  
جذبات کے رویں پر کر حاصل ہونے والی بہارت سے بد رحماء بہتر ہوتی ہے۔ خدا اپنے بھی کی سچ کرنے  
ہوئے کہتا ہے، وَوَجَدَكَ ضَلَالًا مَهْدَىٰ لِيَعْنِي هم نے تم کو ما یا کر حق کے لئے جستجو کرنے ہو اس  
لئے حق تک تبدیلی ہمایت کر دی۔ دوسری بحگدار شاد ہے：وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فَإِنَّ اللَّهَ يَنْهَا  
مُبْلِنَاتُهُ جن لوگوں نے بماری راہ میں جسا دکیا اُپسیں ہم ضرور اپنی راہ کی ہمایت کریں گے۔

لہ پ ۲ س ۹ (والفعی) آیت ۷  
لہ پ ۱ س ۹ (النکبوت) آیت ۶۹۔

# ا۔ آیت الف قلاب

ارشاد خداوند عالم ہے : وَمَا مُحَمَّدٌ لِّإِنْسَوْلِ فَدَخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ  
أَنَّا نَنْهَا مَاتَ أَوْ قُتِلَ الْفَقِيلُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِتْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَمْ  
يُغْرِيَ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزُوَنَّ اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ الْمُشَكُونُ لَهُ

ترجمہ : اور محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کو صرف رسول ہیں (اصدائیں ہیں) ان سے پہلے اوسمی بیت پنیرگز رکھ کر میں پھر کیا اگر (میں) اپنی موت سے مر جائیں یا مار دلے جائیں تو تم اتنے پاؤں (الٹے کفر کی طرف) پلٹ جاؤ گے ہا اور جو اللہ پاؤں پھرے گا (جسی) تو (مجھے لوک) ہرگز خدا کا کچھ بھی زندگانی کا  
او عِنْقَرِبٍ خدا شکر کرنے والوں کو اچھا بلہ دے گا۔

یہ آیہ مبارکہ صریحی طور پر اس بات کو بتاتی ہے کہ اصحاب وفات رسول کے بعد فوراً اللہ کے پاؤں پھر جائیں گے صرف کچھ لوگ ہوں گے جو ثابت قدم رہیں گے جن کی تعبیر خدا نے شاکرین " کے لفظ سے کی ہے کہ یہ لوگ ثابت قدم رہیں گے اور شاکرین کی تعداد بہت ہی کم سے جیسا کہ ارشاد ہے : وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الظَّكُورُ ۚ اور میرے بندوں میں سے شکر کرنے والے (بندے) تھوڑے  
سے ہیں۔

اور خود پیغمبر اسلام کی وہ حدیث جو اس الف قلاب کی تفسیر کرنے والی ہیں ان کی بھی دلالت اسی بات پر ہے کہ زیادہ تر لوگ مرتد ہو جائیں گے لیفڑ روایات کو آگے پل کر میں خود بھی نقل کروں گا اور جو خدا نے اس آیت میں مرتد ہونے والوں کے عقاب کا ذکر نہیں کیا یہے صرف ثابت قدم رہنے والوں کی تعریف کی ہے اور ان کی جزا کا وعدہ کیا ہے تو ہمیں بھی اس بھروسہ نہیں ہوتا ہے کہ ان کا عذاب

لہ پی سئی (آل عمران) آیت ۱۲۱۔ تھے پاس ۲۳ (مساء آیت ۱۲)

کیا ہوگا۔ لیکن اتنی بات بہر حال معلوم ہے کہ یہ لوگ ثواب و مغفرت کے بہر حال مستحق نہیں جیسا کہ رسول اللہ نے خود متعدد مقامات پر اس کو سیان کر دیا ہے اور اثاثا اللہ اعجاز سے ہم یعنی بکری کی احرام صحابہ کو پس نظر رکھتے ہوئے اس آیت کی تفسیر میں بیکہنا کہ اس سے مراد طلبی پر مسجع اور اسود ائمہ میں اس لئے غلط ہے کہ یہ لوگ رسول کی زندگی ہی میں مرتد ہو گئے تھے اور ادھار پر نہرتوں کی ایقا اور پیغمبر نے ان سے جنگ کی تھی اور انکفرٹ غال ہوئے تھے اور آیت نہیں رسول کے بعد مرتد ہوئے والوں کا ذکر کر رہی ہے اسی طرح اس آیت سے مراد متعدد اسباب کی بشار مالک بن اوس اور ادران کے پیروکار بھی نہیں ہر کسے صحنوں نے ابو بکر کو زکوہ دینے سے انکار کر دیا تھا کیونکہ یہ لوگ زنگوہ کے منکر ہیں تھے بلکہ ابو بکر کو دینے میں مردہ تھے کہ جب تک حقیقت حال واضح نہ ہو جائے اس وقت تک ہم زکات نہیں کے اور ان کے تردید کی وجہ مقول تھی کیونکہ یہ لوگ رسول اللہ کے ساتھ حجۃ الدواع میں شرکیک تھے اور غدر خرم میں جب رسول کرم نے حضرت علیؑ کی خلافت کے لئے اپن کردی تو ان لوگوں نے حضرت علیؑ کی بیعت کر لئی ۔ بیعت تو ابو بکر نے بھی کی تھی ۔ اب دفعہ مدنیت سے آدمی رسول خدا کی موت کی خبر کے ساتھ ابو بکر کے نام پر صولی زکات کا پیغام لے کر جب ہوئی تو ان کو تردید ہونا ہی چاہتے کہ ہم نے بیعت علیؑ کی تھی یہ ابو بکر بیع میں بھائی سے اگوڑے ہمارائی نے عظمت صحابہ مجوہ نہ ہو جائے اس لئے اس واقعہ کی بھروسی میں جانا مجبوب نہیں سمجھا اس کے ملاude ماںک اور ان کے تمام ساتھی مسلمان تھے جس کی کوئی خود مفراد بکری نہیں تھی اور اصحاب کی ایک جماعت نے بھی گواہی دی تھی صحنوں نے خالد کے اس فعل پر یعنی لک قتل پر سخت ناپسندیدگی کا انہصار کیا تھا اور تاریخ شاہد ہے کہ ابو بکر نے ماںک بن اورہ کے سچائی مضموم سے معافی مانگنے کے ساتھ بیت المال سے ماںک کی دیت بھی فتحم کو واکی۔ اگر ماںک مرتد ہو گئے ہوتے تو ان کا قتل واجب تھا اور بیت المال سے دیت بھی نہیں دی جاسکتی تھی اور ان کے سچائی سے مغفرت جائز تھی لیس ثابت ہوا کہ اس آیت سے مراد ماںک اور ان کے ساتھی نہیں ہیں کیونکہ یہ لوگ مرتد نہیں تھے اور آیت مردوں کا ذکر کر رہی ہے۔

لہذا معلوم ہوا کہ آیت الدلاب کے مصادق صرف وہ صحابہ ہیں جو ہدایت میں آنحضرت کے نام  
زندگی پر برکت سے سمجھتے اور آپ کی وفات کے بعد بھی ملا فاصلہ مرید ہو گئے۔ پیغمبر کی حدیث اس مطلب  
کو اتنی وضاحت سے بیان کرنی ہیں کہ کسی شک و شکوہ کی گنجائش باقی نہیں رہ جاتی۔ غیرہ بھی  
ان کو بیان کریں گے اور خود تاریخ بھی یہ تین شاہد ہے کہ وفاتِ رسولِ علیم کے بعد کون لوگ تھے  
جو مرید ہو گئے تھے اور کبلا کون ہے جو صحابہ کی آپ کی حقیقت سے واقعیت نہیں رکھتا؟ صرف چند  
صحابہ ایسے تھے جو ان بالوں سے مرتبا تھے۔ ورنہ سب ہی ایک حامی ہیں سنگے تھے۔

## ۱۲۔ آیت جہاد

ارشاد پروردگار عالم ہے: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ أَنْفَرُوا  
فِي سَيِّئِ الْأَيَّامِ أَنْقِلُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِنِيمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَإِنَّ  
مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ إِلَّا مَعْرُوفًا يُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا  
وَيَسْتَدِلُّ قَوْمًا عَنِيزُ كُلُّهُ وَلَا تَعْرُوهُ مُتَكَبِّرًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ

ترجمہ: اے ایماندار و اتممیں کیا ہو گیا ہے جب تم سے جب تم سے کہا جاتا ہے کہ خدا کی راہ میں (جیسا کہ  
لئے) لکھو تو تم لدھڑ رہو کے زمین کی طرف جمعیت پڑتے ہو کہ تم آخرت کے برابر دنیا کا (لہٰذا ہے)  
زندگی کو پسند کرتے ہو تو (محب لوك) دنیاوی ازندگی کا ساز و سامان آخرت کے (صیغش و آرام کے) معاملے  
میں بہت ہی تھوڑا ہے اگراب بھی تمہرے لکھلو گے تو خدا تم پر دردناک ہذاب نازل فرمائے گا اور (فدا  
کو) محیور تو ہے نہیں (تمہارے جملے کسی دوسری قوم کو لے آئے گا۔ اور تم اس کا کچھ بھی لکھا رہیں  
پاؤ گے اور خدا ہر چیز پر قادر ہے۔

یہ آیت مرسیجی طور سے اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ صحابہ جہاد میں مستحبی برتر ہے تھے اور

عیش دنیا کی طرف مائل تھے۔ حالانکہ ان کو معلوم تھا، دخیاوی لذتیں مختصری پوچھی ہیں۔ یہاں تک کہ خدا نے ان کو دردناک عذاب کی حملی دی اور کبھی دیا کہ تمہارے بدلے سخے اور ایماندار مونین کو لا لے گا۔ ان لوگوں کے بدلے میں دوسرا لوگوں کے لانے کی حملکی کا ذکر کیا آتیوں میں آئیں جس سے واضح طور پر تہذیل ہے کہ صحابے ایک مرتبہ نہیں متعدد مرتبہ جیادے سلوکی کرنے کی شوشنی چانپو ایک دوسری آیت میں آیا ہے: وَإِنْ مُتَّلِّوْا يَسْتَدِلُّونَ عَنْ أَعْيُنِكُمْ لَا يَكُونُوا أَمْتَانَ الْجُنُوْنِ لَا يَأْكُلُونَ حَمَدًا كَمَمْ كَمْ سے مزدھیر گے تو خدا (تمہارے سوا) دوسروں کو بدل دے گا اور وہ تمہارے لیے بہول گے۔

اسی طرح دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْ حَيْثُنَدَ عَنْ دِينِهِ فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ مِنْ قَوْمٍ يَحْجُّونَهُ وَيَجْبُونَهُ أَذْلَّ لَهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَّ لَهُ عَلَى الْكَافِرِينَ يَحَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَحْسَفُونَ لَوْمَةً لِلَّهِ مُحْدَّثُوكَ فَقْسَلُ اللَّهِ بُونَيْهِ مِنْ كِتَابِهِ وَكَلَّهُ وَأَسْعَى عَلِيهِمْ

ترجمہ: اے ایماندار و اتم میں مجھ کوئی اپنے دین سے پھر جائے کا تو (کچھ پرواہ نہیں پھر جائے) غفریب ہی خدا ایسے لوگوں کو ظاہر کر دے کا جنہیں خدا دوست رکھتا ہو گا۔ اور وہ اس کو دوست رکھتے ہوں گے ایمانداروں کے ساتھ مسلک اور کافروں کے ساتھ کڑا۔ خدا کی راہ میں جہاد کرنے والے ہوں گے اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کی کچھ پرواہ نہ کریں گے۔ یہ خدا کا فضل و کرم ہے جس کو چاہتے ہیں اور خدا تو بڑی سمجھا اش والا اور واقف کا رہے۔

اگر ہم ان تمام آیات کو تلاش کریں جو اس مطلب پر دلالت کرتی ہیں اور ٹرمی و فراحت کے ساتھ اس تقیم کی تائید کرتی ہیں جس کے شیعہ قائل میں خصوصاً صحابہ کے اس قسم کے بارے میں تو اس کے لئے ایک مخصوص کتاب کی ضرورت ہو گی۔ قرآن مجید نے اسی بات کو تجھے بلیغ انداز میں اور بہت مختصر لفظوں میں بیان کیا ہے:

لَمْ تَأْتِ سَاهِ (مُجْمُعُ) آیت ۲۸      لَمْ تَأْتِ سَاهِ (مساندہ) آیت ۵۵

وَلَكُنْ مِنْكُمْ أَمَةٌ يَنْهَا عَنِ الْخَيْرِ يَا مَرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ النَّجْحَةِ  
وَأَوْلَئِكُ هُمُ الْمُفَاسِدُونَ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ لَمْ يَرْتَقُوا إِلَى حَلْقَةِ الْمُنْتَهَا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
الَّذِينَ أَوْلَانَكُمْ لَهُمْ عَذَابٌ يَوْمَ يُبَيَّضُ وَجْهُهُ وَتَسُودُ وَجْهُهُ فَإِنَّ الَّذِينَ  
أَنْسَدْتُ وَجْهَهُمُ الْغَرْبَةَ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذَلِكُمْ عَذَابٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَ  
إِنَّ الَّذِينَ أَبْيَضْتُ وَجْهَهُمْ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ وَهُمْ فِي هَا حَالَ الدُّنْدُنَ لَهُ

ترجمہ: اور تم میں سے ایک گروہ (ایسے لوگوں کا بھی) توہننا چاہئے جو لوگوں کو انہی کی طرف بلیں اور اپنے  
کام کا حکم دیں اور چہرے کاموں سے روکیں اور ایسے بھی لوگ (آخرت میں) اپنی ولی مراد پا لیں گے اور تم  
کہیں ان لوگوں کے ایسے نہ ہو جاؤ اپس میں سچھوتہ ڈال کر بیٹھ جائے اور روشن دلیں آئے کے بعد بھی  
ایک منہ ایک زبان نہ رہے ایسے بھی لوگوں کے داسٹے ٹڑا (بھاری) عذاب ہے (اس دن سے ڈر) جس  
دن سچھو لوگوں کے چہرے تو خفیدہ روانی ہوں گے اور کچھ (لوگوں) کے چہرے سیاہ ہیں جن لوگوں کے منہ میں  
کالک ہو گئی (ان سے کجا جائے گا) باہم کیوں؟ تم تو ایمان لانے کے بعد کافر ہو گئے تھے اچھا تو (واب)  
اپنے کفر کی صراحت عذاب (کے فریے) سچھو اور جن کے چہرے پر فور برستا ہو گا وہ تو خدا کی رحمت (بہشت)  
میں ہوں گے اور اسی میں سدا رہیں (لبیں) گے۔

ہر حقیقت کا مثالاً اسی اس بات کو سمجھتا ہے کہ یہ آیات اصحاب کو مناطب کرتے ہیں ان کو تبیہ  
کر رہی ہیں کہ خبردار روشن دلیوں کے آجائے کے بعد ترقی اداز کی اور اختلاف سے بچا ورنہ عذاب عظیم  
کے سحق ہو گئے اور یہ آیتیں اصحاب کو دوستیوں پر بانت رہی ہیں، ایک تم ان اصحاب کی ہو گئی ترقیات  
میں روشن روٹھیں گے اور یہ دیباشا کر بننے ہوں گے جو رحمت الہی کے سحق ہوں گے اور کچھ اصحاب  
سماہ روٹھیں گے یہ دلگش میں جو ایمان لانے کے بعد متبدہ ہو گئے تھے انھیں کے لئے خدا نے عذاب  
عظیم کی دھمکی دی ہے۔

ہر اسلامی تاریخ کا مالا مسلم جانتا ہے کہ رسول اکرم کے بعد صحابہ میں زبردست اختلاف ہو گی تھا اور

لہ۔ پہلی (آل عمران) آیت ۱۰۵، ۱۰۶۔

یہ لوگ آپس میں ایک دوسرے کے شدید مخالف تھے، قرن کی اگل ہجرت اٹھی تھی اور نوبت قفال و جبال کی پہنچ گئی تھی جس کے تجھیں مسلمانوں کی ذلت و رسانی ہوئی اور دشمنان اسلام کو خوب موقع ملا اس آیت کی زندگی میں فوراً آجانے والے معانی سے کمی او طرف پڑھنا ممکن ہے

## ۳۔ آیتِ خسرو ع

ارشاد خداوند عالم ہے : الْمَيَّاْنَ اللَّذِينَ آمَنُوا اَنْ تَحْسِعَ قَلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ  
وَمَا فَرَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَنْبُوْلُوا كَالَّذِينَ اُفْزَعُوا الْكِتابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمْ  
الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسْفَعُوْنَ لَهُ

ترجمہ : کیا (ایمانداروں کے لئے) ابھی تک اس کا وقت نہیں آیا کہ خدا کی یاد اور قرآن کے لئے جلدی کی طرف سے نازل ہوا ہے۔ ان کے دل نرم ہوں اور وہ ان لوگوں کے سے زہر جائیں جن کو ان سے پہلے کتاب (توریت و اخیل) دی گئی تھی تو (جب) ایک نماز و راز ہوگی تو ان کے دل سخت ہو گئے اور ان میں سے بیتیرے بکار ہیں۔

سیوطی نے درخوار میں لکھا ہے : جب اصحاب رسول مدینہ آئے تو سختیوں کے بعد ان کو اچھی زندگی فضیل ہوئی۔ لہذا بعض ان چیزوں سے جن کے یہ عادی تھے ان سے سبق برستے گے تو ان پر خدا کی طرف سے پہنچا رہی اور یہ آیت (الْمَيَّاْنَ اللَّذِينَ آمَنُوا) بطریق عتاب نازل ہوئی۔ ایک دوسری روایت میں آنحضرتؐ سے مقول ہے کہ رسول قرآن کے سرہ سال بعد خدا نے مهاجرین کے دلوں کی سختی پر یاد کیا تھا نازل کی۔ العیان الم.

ذر اسم حبیب جب بقول اہل سنت والجماعت صواب خیر اخلاقی بعد رسول اللہ میں اور ان کا دل سرہ سال

لہ پ ۲۲ ص ۵۴ (صدید) آیت ۱۶۔

تک نہیں ہوا اور ذکر خدا و قرآن کے لئے ان کے دلوں میں فرمی نہیں پیدا ہوئی یا یاد کے خدا نے اس قسمی الگبی پر جو فسوق تک منجر ہوتی ہے اصحاب کو باقاعدہ ڈانٹ پلانی اور شدید عتاب کیا تو وہ سردارانِ قریش جو محبت کے ساتھ میں سال فتح مکہ کے بعد مسلمان ہونے سے تھے اگر ان کے دل نہیں فرم ہوئے تو جانے والا مت نہیں ہے۔

بلوں نمودہر میثنتے از خوارست یہ چند مثالیں میں نے قرآن مجید سے پیش کی ہیں جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ سارے صحابہ عدوں نہیں سمجھتے۔ یہ تصرف الٰی سنت والجماعت کا پروپگنڈا ہے کہ تمام صحابہ عدوں ہیں اور اگر نہیں بھم احادیث رسول میں تلاش کرنے لگیں تو وہ مگر مثالیں مل جائیں گی لیکن انھیں کے پیش نظر میں چند حدیثوں کو ذکر کروں گا اگر کسی کو مزید اطلاع درکار ہو تو وہ خود احادیث کے انبار سے ایسی سمجھتے مثالیں تلاش کر سکتا ہے۔



# اصحاب کے بار میں رسول کا نظر

## ا۔ حدیث حوض

رسول خدا فرماتے ہیں: میں کھڑا ہوں گا کہ دفعۂ میرے سامنے لوگوں کا ایک گروہ ہو گا۔ اذب میں ان لوگوں کو اچھی طرح پہچان لوں گا تو میرے اور ان لوگوں کے درمیان سے ایک شخص حلکر کچھ سکا آؤ! میں پوچھوں گا۔ ان کو کہاں لی جا رہے ہو؟ وہ کہے گا جہنم میں! میں پوچھوں گا ان کی کیا خطا ہے؟ وہ کہے گا: آپ کے بعد یہ لوگ مرد ہو گئے تھے، پچھلے باول (ان پہ دین کی طرف پٹھ گئے تھے) میں دیکھوں گا کہ رسول نے چند محض لوگوں کے جو آزاد جا نوکی طرح پھر رہے ہوں گے۔ رب بھی کو جہنم کی نظر لجایا جائے گا۔

رسول اکرم کا ارشاد ہے: میں تم میں سے پہنچے حوض پر ہوں گا جو میرے پاس سے گزر لیکا وہ میرا بہ کجا جائے اور جو بی پلے کا وہ کبھی پیاس نہیں ہو گا۔ میں حوض پر میرے پاس کھو لوگ اُسیں گے جن کوں پہچاتا ہوں گا۔ اور وہ بھی مجھے بھرتے ہوں گے پھر میرے اور ان کے درمیان ایک حائل پیدا کر دیا جائے گا۔ میں کھوں گا (ارے یہ تو) میرے اصحاب ہیں! پھر حواب میں کہا جائے گا آپ کو نہیں معلوم اخون ہے آپ کے بعد کی کیا کیا ہے تو میں کھوں گا اولئے ہو دلئے ان لوگوں پر حضور نے میرے بعد لدن میں تغیر و تبدل کر دیا ہے۔

---

لہر لکھے صحیح البخاری ج ۴ ص ۹۳، ۱۵۶ اور ۲۲ ص: صحیح سلم ح ۷ ص ۶۶ حدیث الحوض،

جو بھی شخص ان حدیتوں کو خوب سے پڑھے گا جس کو حملہ کے اہل سنت نے اپنی صلح اور سانیدھی میں لکھا ہے اس کو اس میں کوئی شک نہیں رہے گا کہ اکثر صفا کا تبادلی کر دی ہے بلکہ آخرت کے چالوں پر  
مردہ ہو گئے ہیں مولے ان مختصر لوگوں کے جو آزاد جانوروں کی طرح پھر رہے ہوں گے ان احادیث  
کو کسی بھی طرح صحابہ کی تسری فتح یعنی منافقین پر چل کر نادرست ہی نہیں رہے گے کونکر روایت میں ہے حضرت  
بھائیں کے پیرے اصحاب میں! بلکہ یہ حدیث دل حقیقت ان آئیتوں کی تفسیر نکلی مصدق ہیں جن کو ہم  
پہلے بیان کر چکے کہ آیت نے مراحتہ کھا بے یہ لوگ مردہ ہو جائیں گے اور ان کو عذابِ عظیم کی دلکشی میں دیکھی جائی گی ہے

## ۲- حدیث دنیا طلبی

رسول خدا نے فرمایا: میں تم سے پہلے جاؤں گا اور تم سب پر گواہ ہوں۔ خدا کی قسم میں اس قسم سبھی اپنی حوض کو دیکھ رہا ہوں اور مجھے زمین کے خزانوں کی (دیازین) کی آنکھیاں دیکھی گئی ہیں۔ اور میں خدا کی قسم اس بات سے نہیں ڈرتا کہ میرے بعد مشرک ہو جائی گے۔ لیکن میں اس سے فرور ڈرتا ہوں کہ تم میرے بعد دنیا علیٰ میں ایک دوسرے پر سبقت کرنے لگو گے لہ

رسولؐ خدا نے بہت سچ فرمایا تھا آپ کے بعد صحابہ دنیا کی طوف اتنے راغب ہو گئے میں کہ نیام سے تواریں بھل کر آئی تھیں خوب خوب اپس میں رہے ایک نے دسرے کو کافر کہا بعض مشہور ترین صحابہ جو نے وہاں کی کاذبیہ و حجت کرنے پر لگ کر مورخین کہتے ہیں مثلاً مسعودی نے مروج الذہب میں اور طبری فہد نے لکھا ہے کہ صرف زیر کے پاس پہاڑ ہزار دینار ایک ہزار گھوڑے ایک ہزار علام، لعبرا کوہ مصر وغیرہ میں بہت زیادہ کاشت کی رہیں تھیں لہ

اسی طرح ملٹری کا عالم یتھاکر صرف عراق کی زمین سے اتنا غلبہ پیدا ہوتا تھا کہ روز آنے ایک ہزار دنیارکے  
برابر کا غلبہ ہوتا تھا۔ بعض لوگوں نے کھاکر اس سے کبھی زیادہ کا ہوتا تھا۔

له مجموع بخاری حجہ مس ۱۰۰۰۰۰ مروج الذہب سعوی حجہ ۲۰۰۰ مس ۲۰۰۰

عبدالرحمن بن عوف کے پاس سو گھوڑے لیکن فرا غض ایکہزار دینار، وہ بہرائی تھیں اور بیان کی مرنے کے بعد رم کا آٹھواں حصہ جو یوں کا حق ہوتا ہے اس آٹھویں حصہ کو چار بیویوں پر تقسیم کی گی تو ہر بیوی کے حصہ میں چوڑا اسی چوڑا اسی بہار آئے سکتے گے  
 اور سیمہ عثمان نے اپنے مرنے کے بعد ڈیرہ لا کھد دینار چھوڑا جانوروں قابل کاشت زمینوں اور غیر قابل کاشت زمینوں کا تو شمار بھی ممکن نہیں ہے۔ زید بن شاہر نے سونے چاندی کی آٹھ بڑی ایتنیں مجموعی تھیں جن کو کلبہ ریس سے کاشٹا پڑتا تھا، کاشٹے کا مٹے لوگوں کے ہاتھوں ہی جھپٹے گئے سمجھے۔ صلاحدان اموال اور قابل کاشت زمینوں کے بے جن کی قیمت ایک لاکھ دینار تھی اور  
 دینا پرستی کی یہ چند شالیں ہیں۔ تاریخ میں تو اس کے شوابہ بیت زیادہ ہیں۔ لیکن ہم سودست اس کی بحث میں نہیں پڑنا چاہتے۔ اپنی بات کے ثبوت میں اسی قدر کو کافی سمجھتے ہیں اور اسی سے اندازہ لگایا جائے ہے کہ کیوں کس قدر دینا پرست سمجھے۔



# صحابہ کے بارے میں صحن کے نظریا

## ا- سنت رسول کے بعد پر خود صحن کی گواہی

جانب ابوسعید خدری کا بیان ہے: جناب رسول نماز عد الفطر باعید الا ضمی کرنے جب بھی نکلتے تھے تو پہلے نماز پڑھاتے تھے پھر ان لوگوں کی طرف مذکور کے کھڑے ہو جاتے تھے اور لوگوں میچھے کی راستہ تھے اور عطا و فیضت فرماتے تھے امر دینا کرتے تھے۔ اگر کسی بحث کو قلمح کرنا چاہئے تو یا کسی جیسی کے لئے حکم دینا چاہئے تو حکم دینے تھے پھر والپیش تشریف لاتے تھے۔ ابوسعید بحثے ہیں یہی موت آنحضرت کے بعد بھی رہی۔ لیکن ایک مرتبہ جب مروان مدینہ کا گورنر تھا میں بھی اس کے ساتھ عد الفطر باعید الا ضمی یا عد الفطر کی نماز کرنے والا جب ہم لوگ مصلی (نماز پڑھنے کی بجائے) پر پہنچنے تو دیکھیا کہ کثیرین حملت نے ایک منبر بنایا کھلائے اور مروان نماز سے پہنچ ممبر پر جانا چاہتا تھا کہ میں نے اس کا کہا ایک کرکھی پیش کیں اس نے سمجھ کر اپنے کو جھپڑا لایا اور منبر پر جا کر نماز سے پہنچ دیا۔ میں نے مروان سے کہا: خدا کی فتح تم نے (ملائی) رسول کو مبدل دیا۔ مروان نے کہا: ابوسعید جو تم جانتے ہو وہ دوچالا گیا۔ میں نے کہا: خدا کی فتح جو میں جانتا ہوں وہ اس سے بہتر ہے جو نہیں جانتا۔ اس پر مروان نے کہا: نماز کے بعد لوگ پھر سے لئے نہیں بیٹھیں گے اس لئے میں نے خطبہ کو مقدم کر دیا۔  
میں نے ان اسباب کو تلاش کرنے کی بہت کوشش کی جس کی نتیجہ اس حادثہ سنت رسول کو مبدل دیا کرتے

لہ مسیح البخاری ج ۱ ص ۲۲۲ اکتاب العیدین باب الخروج الاعظمی بغیر منبر

تھے۔ آخر میں اس تجویز پہنچا کہ تمام اموی حضرات جن میں اکثریت صحابہ رسولؐ کی تھی اور ان سب (اموی حضرات) کے راس و ریس معادیہ بن الیسفیان تھے جن کو ایل منت والجماعت کا تب و جی کہتے ہیں۔ لوگوں کو آمادہ ہی نہیں بلکہ مجبور کیا گرت تھے کہ لوگ تمام مسجدوں کے منبروں سے حفت علی ابن ابی طالب پرعن اور ستم کی کاریں جیسی کاموں خیں نے لکھا ہی ہے اور مجتمع مسلم میں باب فضائل علی ابن ابی طالب میں ایسا ہی لکھا ہے اور معادیہ نے اپنے تمام گورنزوں کو یہ احکام جاری کر دیے تھے، عمل پر لغت کرنے کو بڑھی طبق اپنے نبرے اپنا فلسفیہ قرار دے لے اور جب صحابہ نے اس کو ناپسند کیا تو معادیہ نے ان کو قتل کرنے اور ان کے گھر بار بار جلا نے کا حکم دیا۔ مشہور ترین صحابی جناب جبز بن عدی اور ان کے اصحاب کو معادیہ نے صرف اسی جرم میں قتل کر دیا، اور بعضوں کو زندہ دفن کرایکار انہوں نے حضرت علی پر لغت کرنے سے انکار کر دیا تھا۔

مولانا ابوالاٹی مودودی اپنی کتاب "خلافت و طوکیت" میں حسن ابجری کے حوالے سے تحریر کرتے ہیں: چار باتیں معادیہ سیں یہی تھیں کہ اگر ان میں سے ایک بھی ہوتی تو معادیہ کی بلاکت کرنے کافی ہوتی۔ اور وہ یہ ہے۔

- ۱۔ صحابہ کے ہوتے ہوئے کسی سے مشہور کے بغیر حکومت پر قبضہ کرنا۔
- ۲۔ اپنے بعد شریعت کیا بی بیٹے زیریں کو خلیفہ نمازد کرنا جو شخصی لباس پہننا اور طلبہ پر سیاکر تھا،
- ۳۔ زیاد کو اپنا صحابی قرار دے لینا۔ حالانکہ رسولؐ کی حدیث ہے **اللَّذِي لِلْفُلَاثِ وَلِلْعَاهِرِ الْجَبَرُ** (الکاشہر کا ہے زانی کے نے تھے ہے)
- ۴۔ مجبور اصحاب جو کو قتل کرنا۔ ولئے ہو معادیہ یہ چور کے قتل پر اپنے ہو دلے معادیہ چور امنقا مجرم کے قتل کرنے پر اسے بعض ایماندار صحابہ نماز کے بعد سمجھے فوراً چلے جاتے تھے تاکہ ان کو وہ خطرہ زستا رہے جو علی و اہل بہت کی لغت ختم ہوتا تھا جب بنی امیر کو اس کا احساس ہو اک لوگ نماز کے بعد اسی لئے خلافت و طوکیت میں ۱۰۶

چلے جاتے ہیں تو انہوں نے سنت رسولؐ کو بدل دیا اور خطبہ کو منازعے مقدم کر دیا تاکہ لوگ سمجھو رائسیں۔

اسی طرح پر ایک دوران صحابہ کا گزر گی جو اپنے ذیل و پست مقاصد کے لئے اپنے چھے ہر سے بخوبی کا برلنے کے لئے بنت رسولؐ تودہ کر را حکام الہی کو بدل دیا کرتے تھے اور طبیعی شخص پر لغت سمجھتے تھے جس کو خدا نے پاک و پاکیزہ قرار دیا ہے جس پر درود وسلام اسی طرح واجب قرار دیا ہے جس طرح اپنے رسولؐ پر جس کی محبت و مودت اس نے اور اس کے رسولؐ نے واجب قرار دیا ہے بنی اکرم فرماتے ہیں : علیؐ کی محبت اہمیان اور ان سے لفظ رکھنے لغا تھے لہ لیکن یہ صحابہ بنت رسولؐ بدلتے رہے اس میں تغیر و تبدل کرتے رہے اور زبان حالے کھٹتے رہے : ہم نے آپ کی بات سنی اور نافرمانی کی۔ علیؐ سے محبت کرنے ان پر درود سمجھنے اور ان کی اطاعت کرنے کے بجائے سال (۲۰) سال تک ان پر بت وشم کرتے رہے بنزوں سے لفت کرتے ہیں۔

خدا کی قسم جب میں اپنی صلاح کو پڑھتا ہوں اور اس میں یہ پڑھتا ہوں کہ رسول اکرم اپنے بھائی اور ابنِ علیؑ سے بہت محبت کرتے تھے ملیؑ کو تمام صاحب پر مقدم کرتے تھے۔ علیؑ کے بارے میں فرمایا ہے علیؑ نہادی کی نسبت بھجو سے وہی ہے جو باروں کو موسمی سے سختی، بس فرق اتنا ہے کہ میرے بعد کوئی بھی نہیں آیا گا لئے

لے مجھ سلم ج اس ۶۱۔ لے مجھ بخاری ج ۲۱ ص ۲۵، صحیح مسلم ج ۲۱ ص ۳۶۰، مستدرک الحاکم ج ۲۱ ص ۱۹۰

اوہ علیٰ سے فرمایا، اے علیٰ تم مجھ سے ہوں لئے ایک جگہ فرمایا: علیٰ کی محبت ایمان اور ان سے بغیر رکھنا خلاف ہے۔ ایک جگہ اور فرمایا: میں شہرِ علم ہوں اور علیٰ اس کے دروازہ میں تھے ایک جگہ اور فرمایا: میرے بعد علیٰ ہر دوں کے ملی لا آفاؤ موللے ہیں لئے ایک اور جگہ فرمایا: جس کا میں مولیٰ ہوں اس کے علیٰ مولیٰ ہیں۔ خداوندا جو علیٰ کو دوست رکھے تو مجھی اس کو دوست رکھا اور جو علیٰ کو دومن کھے تو مجھی اس کو دشمن کو کھا گئے۔ تو بہوت متغیرہ جاتا ہوں اور اگر میں صرف ان ففہلی کو ذکر کروں، جن کو بنی آنے علیٰ کے لئے فرمایا ہے اور ہمارے علیٰ اسے ان کو صحیح سمجھ کر اور صحیح ہونے کا اعتراف کرتے ہوئے اپنی اپنی کتابوں میں سخیر فرمایا ہے تو اس کے لئے مستقل ایک کتب کی ضرورت ہے پھر آپ تحریر ہی دیں کہ اسے سچے کہاں مصاہب ان تمام نصوص میں جا بلکہ نہ ہے اور اگر جدست سچے تو مبڑوں سے کیونکو لاغفت کرتے ہیں؟ ادکنوں علیٰ و اک علیٰ کے دشمن تھے؟ اور کیسے ان سے جنگ کرتے ہیں اور قتل کرتے ہیں؟

میں بلا جان لوگوں کے لئے مخفی تلاش کرتا ہوں، بوانے حب دینا طلب دینا انفاق، ارتداء، لئے پاؤں جاہلیت کی طرف پٹت جانے کے اور کوئی معقول توجیہ ہو جی نہیں سکتی کہ یہ لوگ کیوں سنت بنی کبدل دیتے ہیں، اسی طرح میری یہ کوشش بھی رائیخاں ہو گئی کہ اس الزام کو معمولی اصحاب کے مرکھوپ کر اور منافقین کے سرمندہ کر اکابر و افضل مصاہب کو بھالے جاؤں۔ لیکن بڑے افسوس کے ساتھ مجھے اس کا اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ یہ سب کارستانی انھیں حضرات کی تھیں۔ کیونکو سب سے پہلے بیت فاطمہؓ کو تمام ان لوگوں سمتی جو اس میں ہیں جاہاد بنے کی محلی عمری خلاب ہی نے دی تھی اور سب سے پہلے جنگوں نے علیٰ کے جنگ کیا ہے وہ:

۱۔ صحیح بندی رج ۲۲ ص ۶، صحیح ترمذی رج ۵ ص ۴۰، سنن ابن ماجہ رج ۱ ص ۲۲

۲۔ صحیح مسلم رج ۱ ص ۶۱، سنن النبأ رج ۶ ص ۱۱، صحیح ترمذی رج ۸ ص ۲۰۶

۳۔ صحیح ترمذی رج ۵ ص ۲۰۱، مستدرک الحاکم رج ۲ ص ۱۲۶

کہ مسنن امام بحری رج ۵ ص ۲۵، مستدرک الحاکم رج ۲ ص ۱۲۲، صحیح ترمذی رج ۵ ص ۲۹۶

۴۔ صحیح مسلم رج ۲ ص ۳۶۲، مستدرک الحاکم رج ۲ ص ۱۰۹، مسنن امام بحری رج ۲ ص ۲۸۱

ملکو نبیز ام المؤمنین عائشہ بنت ابو جہل، معاویہ بن الپ سفیان عمر و عاصم وغیرہ کی دوست تھے۔

بھی سب سے زیادہ قیجبا اس بات پر ہے کہ آخر عمل اے اہل سنت والجماعت نے کس طرح تمام مجاہد کے عادل ہونے پر اجماع کر لیا ہے اور سب ہمیں کے نام کے آگے رسمی الشرعہ کا درمیانی حوالہ لکھاتے ہیں بلکہ ہمیں پر بغیر کسی استثناء کے درود وسلام بھیجتے ہیں اور بعض نے تو یہاں تک کہدا ہے : (العن یہند ولا تزید) (صرف یہ پر لعنت کرو باقی سب کو چھوڑو) جہاں بے عقول سے یہ زید کو کیا واسطہ ہے جن کو عقل قائم کرنی پڑے نہ دین قبول کرتا ہے۔ میں سمجھتا ہوں میرا یہ تعجب کسی بھی ختم ہونے والا نہیں ہے اور ہر آزاد فکر مغلوق عاقل شخص میرا ساختہ دے گا۔

میں اہل سنت والجماعت سے خواہش کرتا ہوں کہ اگر وہ واقعہ سنت رسول کے پر وہیں تو قرآن و سنت نے جس کے مقت و ارتاد و کفر کا حکم دیا ہے وہ بھی الفاف کے ساتھ اس کے مقت و ارتاد حکم دیں کیونکہ رسول اعظم نے فرمایا ہے جس نے علی پر رب و شتم کی اس نسبت پر سب و شتم کیا اور جس نے محمد پر رب و شتم کیا اس نے خدا پر رب و شتم کیا خدا پر رب و شتم کیا خدا اس کو من کے محل جنم میں ڈال دے گا۔

یہ تو اس شخص کی سزا ہے جو حضرت علی پر رب و شتم کرے اب آپ خود فیصلہ کیجئے جو حضرت علی پر لعنت کرے ان سے قفال و محاربہ کرے اس کا کیا حشر ہو گا؟ آخر عمل اے اہل سنت ان حقائق کے کیون غافل ہیں؟ کیا ان کے دلوں پر قفل لگے ہوئے ہیں؟ دَيْنَ أَعُوذُ بِكَ مِنْ حَذَرَاتِ الْأَيَّالِينَ وَ أَعُوذُ بِكَ رَبَّ أَنْ يَخْفُضُرُونَ۔



لے متذکر الحکم ج ۲ ص ۱۲۱، خصائص نافی ص ۰۲۳، مسندا امام احمد ج ۶ ص ۴۲، مناقب خوارزمی

ص ۱۸، الریاض النقرۃ، طبری ج ۲ ص ۲۱۹، تاریخ سیوطی ص ۲

## ۲۔ صحابہ کی نماز تک بدل دئی

انہیں جن مالک کا بیان ہے: مسلم اعظم کے زمانہ میں جو چیزوں راجح تھیں ان میں سے پہلی چیز نماز ہے جس کو میں پہچان سکا۔ ان کہتے ہیں: جن چیزوں کو تم لوگوں نے مطابق کر دیا کیونکہ اس میں سے نماز نہیں ہے کہ جس کو تم نے ضائع کر دیا ہے، ازہری کہتے ہیں: میں دشمن میں ان کا تکمیل کے پاس گئی تو وہ حادہ رو رہے ہیں! میں نے پوچھا آپ کیوں رو رہے ہیں؟ کہتے ہیں: اپنی زندگی میں میں نے اسی نماز کی معرفت حاصل کی تھی اور وہ سمجھی پر بیاد کر دی گئی لہ

کسی صاحب کو پیشہ ہو جائے کہ مسلم انہیں کی آپسی جگنوں اور فتنوں کے بعد تابعین نے تدبی کی ہے۔ اس نے این تبادلہ پاچاہتا ہوں کہ مت رسول میں جس نے سب سے پہلے تدبی کی کہ مسلم تو پر کھلی عثمان بن عفان اور امام المؤمنین عاشرہ میں۔ چنانچہ سخاری اسلام دونوں میں ہے: میں مسلم اعظم دو رکعت نماز پڑھی تھی، آپ کے بعد ابو بکر اور عاذ کے بعد عمر مجید دو ہی رکعت پڑھتے ہیں اور خود عثمان بھی اپنی خلافت کے ابتداء میں دو ہی رکعت پڑھتے ہیں اور پھر اس کے بعد چار رکعت پڑھنے کے صحیح مسلم میں یہ سمجھی ہے: ازہری کہتے ہیں: میں نے عروۃ سے پوچھا کی بات ہے عاشرہ سفر میں جیسا چار رکعت نماز پڑھتی ہیں؟ عروۃ نے کہا: انہوں نے بھی عثمان کی طرح کامیل کر لی ہے لہ

حضرت عمر مجیدؑ کی نصیحت میں صریح کے مقابلہ میں اجھا دکرتے تھے اور ناول کرتے تھے بلکہ وہ تو قرآن مجید کے مقابلہ میں بھی اپنی رائے کے مطابق حکم دیتے تھے۔ مثلاً عمرؑ کا مشہور مقولہ ہے: دو مفتکہ (تعالیٰ اور سعدی الحج) رسول خدا کے زمانہ میں راجح تھے لیکن میں ان سے روکتا ہوں، لہ۔ صحیح سخاری ج اس ۳۷۸، لہ۔ سخاری ج ۲ ص ۱۵۶، مسلم ج اس ۲۶۰، مسلم ج ۲ ص ۱۴۲ اکتب صلواتہ اللہ علیہ

اور لاگر کوئی میری مخالفت کرے گا، تو اس کو سزا دوں گا۔ اسی طرح حضرت عمر نے اس صحابی کو نماز پڑھنے سے روک دیا جو رات کو محبہ ہرگیا تھا۔ اور غسل کے لئے پانی اسکو نہیں ملا تھا۔ حالانکہ قرآن کا حکم ہے: ﴿فَلَمَّا نَعْلَمُتُهُمْ أَنَّهُمْ لَا يَصْنَعُونَ أَطَيْبُهُمْ أَطْيَبٌ﴾ اگر کس کو پانی نہ ملے تو پاک مٹی پر تمیم کر لیا کرو۔ مگر نماز کو تچھڑو،<sup>۱</sup>

سخاری نے لاگر محبہ کو اپنی ذات کے لئے خطفہ کے باب میں روایت کی ہے کہ زادی کھما ہے۔ میں نے شفیق بن ملتے سے نسادہ کہہ رہے تھے، ایک مرتبہ میں عبد اللہ ادیبوکی کے پاس تھا کہ ابو عوفی نے کہا: لے اب بعد ازاں لاگر کوئی محبہ ہو جائے اور غسل کے لئے پانی نہ ملے تو وہ کیا کرے؟ عبد اللہ (ابا عمار الحان) نے بھا جب تک پانی نہ ملے نماز ترک کر دے اس پر ابو عوفی نے کہا پھر عمار کے قول کو کیا کرو گے کہ آخر فرشت نے فرمایا تھا، حمار بس یہ کافی ہے۔ عبد اللہ نے کہا: مگر عمر اس بات سے مطمئن نہیں ہو پڑئے تھے اس پر ابو عوفی نے کہا: خیر عمار کے قول کو جانے دو اس آیہ (اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُوا) کے باسے میں کچھ کہو گے؟ یہ بات سن کر عبد اللہ کوئی جواب تو نہیں دے سکے مگر انہا کہا: لاگر پانی نہ ملے کی صورت میں ہم تمہیں کی اجازت دیں گی تو خود یہ ہے کہ لاگر کسی کو سردی محسوس ہو رہی ہے تو وہ کبھی پانی مجھوں کو تمیم کر لیا کرے گا اس پر میں نے شفیق سے کہا: تو پھر اسی وجہ سے عبد اللہ نے کہا ہستکی تھی، کہاں ہاں!

## ۳۔ صحابہ کی آپے خلاف گوئی

انس بن مالک کہتے ہیں: رسول الکم نے انصار سے فرمایا: میرے بعد تم لوگ زبردست مالداری دیکھو گے مگر اس پر اس وقت تک صبر کرنا جب تک حوض (کوثر) پر خدا اور اس کے رسول سے علاقات نہ کرو۔ انس کہتے ہیں لیکن ہم لوگ صبر نہ کر پائے۔

<sup>۱</sup> سے سخاری ج ۱ ص ۲۵۵ تاہ سخاری ج ۲ ص ۱۲۵

إِلَّا أَنْ أُولَئِكَ اللَّهُ لِأَخْوَفَهُمْ حَلَّيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرُجُونَ الَّذِينَ امْنَأُوا كَانُوا  
تَيْقَنُ لَهُمُ الْبَشُورِيٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ  
الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (پاٹ مل (یونس) آیت ۶۲، ۶۳، ۶۴)

ترجمہ: اگاہ رہو اس میں کوئی مشکل نہیں کہ دوستان خدا پر (قیامت میں) نہ تو کوئی خوف ہے اونتھہ  
از روہ خاطر ہوں گے یہ لوگ میں جو ایمان لائے اور (خذل سے) ڈرتے تھے ان ہی لوگوں کی  
ذمہ داری زندگی میں (زمی) اور آخرت میں (بھی) خوشخبری ہے خدا کی باتوں میں ادل بدل نہیں ہو کر تاہمی تو  
بڑی کامیابی ہے۔

وَسَرِيْ حَجَّوْ رَشَادْ فَرَمَّاَتْ : إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ سَبَبَنَا اللَّهُ ثُمَّاً سَقَىْ أَمْوَالَنَّا  
عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ الْأَنْتَخَافُواْ لَا تَخَرِّبُواْ وَلَا شُرُّواْ بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تَوَعَّدُوْنَ  
خَعْنَ أَوْلَى عَكْفَمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا شَرَحْتُمْ  
فَلَكُمْ فِيهَا مَا دَعَوْنَ فَرَزَّاعِنْ عَفْوُرْ حَمِّ (پاٹ مل (نفلت) آیت ۴۰، ۴۱، ۴۲)

صَدَقَ اللَّهُ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ

ترجمہ: جن لوگوں نے (پچھے دل سے) کہا کہ ہمارا پورا دکار نہ (بس) خدا ہے سچروہ اسی پر قائم ہے ان  
پر موت کے وقت (حصت کے) فرستے نازل ہوں گے (اوہ دکھنیں گے) کہ کچھ خوف نہ کرو اور غم نہ کھاؤ اور  
حس بہشت کا ستم سے دعوہ کی گی تھا اس کی خوشیاں مناؤ، ہم دنیا کی زندگی میں کبھی تمہارے دست  
تھے اور آخرت میں بھی (زمی) میں اور حس بہز کو کبھی تمہارا بھی چاہے یہشت میں تمہارے واسطے موجود ہے  
اور حس بہز طلب کر دے گے وہاں تمہارے لئے حاضر ہو گئی (یہ) یہشت والے مہماں (خدا) کی طرف سے (تمہاری)  
مجھانی ہے۔

اب آپ فیصلہ کیجئے خدا کے اس وعدے کے بعد ابو بکر و عمر کی تباہی کیوں ہے کہ کاش بشرط ہوتے؟  
حالانکہ خدا نے بشر کو اپنی مخلوقات پر فضیلت دی ہے اور جب عام مومن جراپنی زندگی سیدھی طرح سے  
سحر زار نہ ہے تو مرتبے وقت اس پر ملا کر نازل ہوتے ہیں اور اس کو جنت میں اس کی جگہ کی خوشخبری دیتے

میں اور وہ سمجھنے والا بے ڈر تھا ہے اور زوج کو چھڑ دیا۔ اس اپنے سچے سمجھے مجبور آیا ہے اس پر نجیہہ ہوتا ہے۔ آخرت کی زندگی سے پہلے ہی اس کو زندگانی دنیا ہی میں بث رت دیدی جاتی تھا ہے تو چنان بزرگ صحابہ کو کیا ہو گیا ہے جو رسول کے بعد خرطون ہیں (جیسا کہ ہم کو سچنے سے بھی خلیم دنیا جاتی ہے) کہ یہ نہ کرنے میں کاش ہم پا فائز ہوتے، ہم میلگئی ہوتے بال ہوتے بھروسہ جو ہے (اس کچھ ہوتے مگر ان نہ ہوتے) اگر ملا کرنا نہ ان کو بشارت جنت دے دی ہوئی تو یہ عذاب خدا سے سچنے کے لئے زمین پر اقمع ہونے والے پیاروں کے برابر سوناراہ خدا میں صدقہ دے کر عذاب خدا سے سچنے کی تمنا کرنے۔

اکب اور حجہ ارشاد حصل ہے: وَلَوْاَنَ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتْ مَا فِي الْأَرْضِ لَا يُفَدَّتْ  
بِهِ وَأَنْتُرُوا النَّدَامَةَ لِمَا سَأَلُوا اللَّعْذَابَ وَفُضْرَى سَيِّئُهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ

ترجمہ: اور (دنیا میں) حرج بھس نے (ہماری نافرمانی کر کے) اعلم کی ہے (وقایت کے دن) اگر تمام زمین  
بوزمین میں میں اسے مل جائیں تو اپنے گناہ کے بدلے ضرور فدیہ دے لکھے اور جب وہ لوگ عذاب کو  
دیکھیں گے تو اخبار نہ امت کریں گے اور ان میں باہم انصاف کے ساتھ حکم کیا جائے گا۔ اور ان پر  
(اورہ برابر علم نہ کیا جائے گا)۔

اکب دوسرا حجہ ارشاد ہوتا ہے: وَلَوْاَنَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ حِمْنَعًا وَمِثْلَهُ  
مَعَهُ لَا يُفَدَّأُهُمْ مِنْ سُوءِ الْعَدَابِ لِكِيمُ الْقِيَامَةِ وَبِدَا الْهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُنُوا لَهُ  
حِسَبُهُونَ وَبَدَا الْهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَبُّوا وَعَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ لَيَخْفِنَهُمْ وَوَنَّهُمْ

ترجمہ: اور اگر نافرانوں کے پاس روئے زمین کی پری کائنات مل جانے بلکہ اس کے ساتھ اتنی  
کمی اور کمی ہو تو قیامت کے دن یہ لوگ یقیناً سخت عذاب کا ذریعہ دے نہیں (اور اپنا چھکا رکانا چاہیں)  
اور (اس وقت) ان کے سامنے خدا کی طرف سے وہ باتیں آئے گی جس کا انہیں وہم و گمان بھی رہتا  
اور جو یہ کردار یا ان لوگوں نے کی تھیں (وہ سب) ان کے سامنے کھل جائیں گی اور حبس (عذاب) پر  
لوگ سبقتی لکھاتے رہے وہ انہیں سمجھیرے گا۔

لے (لپ سن) (رس) آیت ۵۲۔ لہ پک سن ۳۹ (زمر) آیت ۳۴، ۳۸

میں اپنے پرے دل کی سمجھ انہوں سے چاہتا ہوں کہ یہ ایسی صفات بخار جیسے ابو جعفر علیہ السلام نہ ہوں لیکن جب ان فضول کو پڑتا ہوں تو ان اصحاب کے رسول اللہ سے زبردست فرم کے تعلقات اور سچراں روایت کے باوجود آنحضرت کے احکام سے اختلاف اور انتہا یہ ہے کہ انحضرت کے آخری حکم ان کی ایسی نافرمانی جس سے حضور کو غصہ آجاتے اور ان لوگوں کو اپنے گھر سے باہر نکال دیں۔ ان (دولوں) کو سوچتا ہوں تو بیت دریک مجہ پر سکوت طاری ہو جاتا ہے اور میری نظروں کے سامنے فلم کی طرح تمام و اعات کیے بعد دیگرے آئنے لگتے ہیں جو رسول خدا کے بعد پہلے آئے جیسے ان کی لخت جگہ فلم کے زہر کو گول نے اذیت دی ان کی قدمیں کی حالانکہ خود حضور فرمائے تھے: فاٹھر پرے مل کا ایک بھڑک ہے جس نے اس کو غضیناک کیا اس نے مجھے غضیناک کیا لہ

جان فاطمہ نے ابو جعفر علیہ فرمایا:

میں تم دونوں کو خدا کی فرم دیتی ہوں کی تم نے رسول خدا کو یہ فرماتے ہوئے نہیں سننا ہے فاطمہؑ کی خوشنودی میری خوشنودی ہے اور فاطمہؑ کی ناراضی میری ناراضی کی ہے جس نے میری میثمی فاطمہؑ سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے فاطمہؑ کو راضی رکھا۔ اس نے مجھ کو راضی رکھا اور جس نے فاطمہؑ کو ناراضی کی اس نے مجھے ناراضی کیا دونوں نے کہا: ہاں تم نے رسول اللہ سے سنہے تے جناب فاطمہؑ نے فرمایا: میں خدا اور اس کے ملاگہ کو گواہ بناتی ہوں کہ تم دونوں نے مجھے ناراضی کی اور مجھے راضی نہیں کیا اور جب میں رسول خدا سے ملاقات کرول گی تو تم دونوں کی ضرورت تکایت کروں گی۔ لکھ

خیز اس روایت کو چھوڑ دیجے جس سے دل زخمی ہو جاتے ہیں۔ ابن قتبہ جو علاء الدینیت میں سے تھے اور بیت سے قuron میں بے مثال تھے۔ افسر احمد بن الحنفی الحنفی تاریخ وغیرہ میں ان کی بیت ہی اہم تالیفات میں ہے لیکن اسے یہ بھی شیعہ سے ہوں گے کیونکہ ایک مرتبہ ایک شخص کو میں نے تاریخ الحنفیا لہ سنجاری ج ۲ ص ۲۰۷ باب مناقب فراتہ رسول اللہ گہ امامۃ و سیاستہ (ابن قتبہ) ج ۱

ص ۹۲، فدک فی الارجح ص ۹۲

دکھائی تو اس نے جو بحث کیا، یہ تو شیعہ تھے، اور ہمارے علماء جب کسی سوال کا جواب نہیں دے پاتے تو ان کے پاس آخری حلیہ یہی رہتا ہے کہ اس کی بارے میں مصنف شیعہ ہے جو ان کے تردید میں طریقہ شیعہ تھے، امام زین الدین حنفی نے حضرت علیؑ کے خصائص میں کتب لکھنے شیعہ تھے، این قسمی کتب شیعہ تھے موجودہ معاصیر میں ڈاکٹر احمد بن مصری نے جب اپنی شہزادی آفاق کتاب "الکبریٰ" لکھی اور اس میں حدیث غدری کا ذکر کیا اور دھرم حقائق کا اغفار کیا تو یہ کبھی شیعہ ہو گئے۔

واقعہ یہ ہے کہ ان میں سے کوئی کبھی شیعیہ نہیں سمجھا لیکن ہمارے علماء کی عدالت ہے جو کبھی شیعیہ کا ذکر کرتے ہیں۔ تو ان کو شیعیوں میں کوئی اچھائی نہیں نظر آتی صرف براہی کامنگ کر کر تھے ہیں، اور اپنا سارا زور علمی صحابہ کی عدالت پر صرف کرتے ہیں اور کسی نرسی طرح ان کو عادل ثابت کرنے کی سعی میں حاصل کرتے ہیں۔

لیکن اگر کسی نے حضرت علیؑ کے فضائل کا ذکر کر دیا اور یہ اغفار کر لیا کہ ٹبے ٹرے صحابے سبھی عالمی ہوئی ہے تو فوراً اس پر شیعہ کا الزام لگاتا ہے میں صرف اتنی سماں بات کافی ہے کہ اگر اپ کسی کے سامنے نہیں کریم کا ذکر کر کر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کیجئے یا حضرت علیؑ کا نام لے کر علیہ السلام کہہ دیکھے تو وہ فوراً کبھی دے گا تم شیعہ ہو۔ اسی بنا پر ایک دن میں اپنے اکب (رنی) عالم سے بات کرتے ہوئے بولا: آپ کی بارے بخاری کے بارے میں کیا ہے؟ فرمایا: ارسیدہ تو انہم حدیث میں سے ہے اس کی کتاب قرآن کے بعد سب سے زیادہ صحیح ہے اور اس پر ہمارے تمام علماء کا اجماع ہے اس نے کہا: وہ تو شیعہ تھے اس پر وہ عالم میرزا ناظم اثرانے کے انداز میں بہت زور سے مفہومہ اس کے ہے اور بولے: حاشا وکلا! کہا امام بخاری شیعہ ہوں گے؟ میں نے عرض کیا ابھی آپ نے فرمایا جو حضرت علیؑ کا نام لے کر علیہ السلام کہے وہ شیعہ ہے بلے باں! ہاں ایسا تو واقعہ ہے! اسی میں نے ان کو اور ان کے ساتھ جو لوگوں کے سب کو بخاری میں متعدد مقامات دکھانے جہاں حضرت علیؑ کے بعد علیہ السلام اور نبی فاطمہؓ کے بعد علیہما السلام اور حسن و حسین بن علیؓ کے بعد علیہما السلام دکھانے کا

تو وہ دیکھ کر مبہوت ہو گئے اور جپ ہو گئے کوئی جواب نہ دے سکے۔

اب میں بچپن اسی روایت کی طرف واپس آتا ہوں جس میں ابن قتیبی نے لکھا ہے کہ جناب فاطمہؓ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما بیت غفیناک تھیں ہو سکتا ہے آپ کوٹک ہو، لیکن میں گھم از کم بخاری کے بارے میں تک نہیں کہ سکتا جو چارسے بیان قرآن کے بعد سب سے زیادہ صحیح کتاب ہے اور ہم نے اپنے لئے لازم قرار دے لیا ہے یہ واقعہ صحیح ہے اور شیعوں کو حق ہے کہ اس کتاب سے ہم کو ملزم قرار دی جس طرح خود ہم نے اپنے کو ملزم قرار دے لیا ہے اور عقلمند لوگوں کے لئے الفاف کا طریقہ بجا دیا ہے لیکن بخاری کتاب مذاق قرائۃ رسول اللہ مطابعہ فرمائی ہے اس میں ہے : فاطمہؓ میرے دل کا ایک مکھڑا ہے جس نے فاطمہؓ کو غفیناک کیا اس نے مجھے غفیناک کی اور باب غزوہ خیبر میں سے عالیہ سیان کرنی ہیں فاطمہ بنت النبی (علیہما السلام) نے ابو بکر کے پاس اُدمی سمجھا کہ رسول خدا کی میراث مجھے دو۔ لیکن ابو بکر نے اس میں سے ایک حصہ سمجھی و نئے سے انکار کر دیا۔ تو فاطمہؓ اس وجہ سے ابو بکر پر غفرناک ہو گئیں۔ اور ان کا بائیکاٹ کر دیا۔ مرتبہ دم تک ان سے بات نہیں کی۔

دونوں کا تجھے ایک ہی ہے۔ بخاری نے اس واقعہ کو اختصار کر کے ساختہ اور ابن قتیبی نے تفصیل کے ساختہ ذکر کیا ہے اور دونوں کا تجھے یہ ہے : رسول اللہ فاطمہؓ کی ناراضی کی سے ناراض ہوتے تھے اور فاطمہؓ کی خوشی سے خوش ہوتے تھے اور فاطمہؓ مرض ہو کر ابو بکر سے راضی نہیں ہوئیں۔

اب اگر بخاری یہ سمجھتے ہیں : فاطمہؓ ابو بکر پر ناراضی کے عالم میں مردی ہیں اور مرتبہ دم تک بات نہیں کی تو اس کا بھی مطلب دیکھے جو ابن قتیبی نے لکھا ہے — ابو قول جناب بخاری — کتب الارشیدان باب من ناجیہین الانس — جب فاطمہؓ تمام دنیا کی عورتوں کی سرواریں اور پوری امت مسلم میں اکیلی وہ عورت میں جو ایت تطہیر کی روئے معصومہ ہیں تو ان کا غفیناک ہونا کسی ناقص بات پر تو ہبھی نہیں سکتے۔ اسی لئے خدا رسول فاطمہؓ کے غفیناک سے غفیناک ہو جاتے میں اور اسی لئے ابو بکر نے بھی کہا تھا : اے فاطمہؓ میں خدا اور آپ کی ناراضی سے خدا کی پناہ مانگنا ہوں۔ یہ کچھ کہ ابو بکر باواز بلند روشنے لگے اور فریب سقا کاران کی روح جسم سے مفارقت کر جائے مگر فاطمہؓ یہی کھتی رہیں : خدا کی قسم میں ہر ہزار نکے

بعد تم دلوں کے لئے بد دعا کرتی رہوں گی۔ اس واقعہ کے بعد ابو بکر نے لکھے اور کہتے  
 جلتے تھے: مجھے تمہاری بیعت کی مفروضت نہیں ہے۔ مجھے اپنی (انپی) بیعت توڑ دو لئے  
 میں یہ توہمارے بہت سے سو غیرہ علماء نے اس بات کا اعتراض کیا ہے کہ عظیمہ میراث،  
 ہم ذی الفرقی کے سلسلے میں جانب فاطمہؓ نے ابو بکر سے زراع کی لیکن ابو بکر نے اب کا دعویٰ رہ  
 کر دیا اور آٹھ مرتبہ دمکٹ ابو بکر سے نداص رہیں۔ لیکن یہ حضرات اس قسم کے واقعات کو  
 پڑھ کر اس طرح تجزیہ جاتے ہیں، جیسے کچھ ہوا اسی نہ ہوا اور اس قسم کے واقعات پر جن سے قریب سے یا  
 دور سے صحابہ کی بزرگی پر دھبہ آتا ہو۔ اپنی حسب عادت زبان بھی نہیں کھولتے۔ اس سلسلہ میں  
 سب سے عجیب بات ہے میں نے ایک بزرگوار کی پڑھی جو وفا عقدہ کو ذرا تفصیل سے تحریر کرنے کے بعد  
 فرماتے ہیں: میں نہیں یہم کر سکتے کہ جانب فاطمہؓ نے تحقیق چیز کا مطالبہ کیا ہو جیسے کہ میں یہم نہیں کر  
 سکتے کہ ابو بکر نے فاطمہؓ کے چار حق کو روک دیا ہو۔ اس سقطے سے اس عالم کو شاید ایجاد  
 پیدا ہوا ہو کہ اس نے مسئلہ کو حل کر دیا اور بحث کرنے والوں کو قافع کر دیا۔ حالانکہ ایسے ہی کہے  
 کوئی کہے: میں یہم نہیں کر سکتے کہ قرآن ناجی بات کہے جیسے کہ میں یہ بات یہم نہیں کر سکتا اور بھی اس اسئلہ  
 نے گوں بال پرستی کی ہو۔ ہمارے لئے سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ ہمارے علماء ایسی بات کہتے  
 ہیں جس کو وہ خود نہیں سمجھتے اور نتفیض نہیں پر عقیدہ رکھتے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ جانب فاطمہؓ نے دعویٰ  
 کیا اور ابو بکر نے اس کو روک دیا۔ اب یا تو (اعمال اللہ) جانب فاطمہؓ چھوٹی تھیں یا بھرپور ابو بکر ظالم تھے  
 یا ہاں کوئی غیری صورت نہیں ہے جیسا کہ ہمارے بعض علماء کہنا چاہتے ہیں۔

اور جو چند حقیقی دلیلوں سے ثابت ہے کہ سیدہ عالمیان جو ٹوپی نہیں ہو سکتیں کیونکہ ان کے باہم  
 کی صحیح حدیث ہے فاطمہؓ ایک حکما ہے جس نے اس کو اذیت پہنچانی اس نے مجھ کو اذیت پہنچانی  
 اور واضح کی بات ہے کہ رسولؐ کی طرف سے یہ سند کسی جسم کے کوئی نہیں دی جا سکتی ہے۔ پس یہ حدیث  
 تو بذات خود اس بات کی دلیل ہے کہ جانب فاطمہؓ جھوٹ بول سکتی ہیں اور نہ کسی دگر بربی چیز کا ارتکاب

کر سکتی ہیں، جس طرح آیت تعلیمیران کی عصمت پر دل اٹھے۔ جو حضرت عائشہ کی گواہی کی بنابر  
فاطمہ ان کے شوہران کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ لہذا اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں  
ہے کہ صاحبانِ عقل اس بات کو تسلیم کر لیں کہ وہ مقصودہ مظلومہ شخصیں، فاطمہ کا جھوٹا ہونا انسین لوگوں  
کے لئے ممکن ہے جو یہ دمکتی دے سکتے ہوں کہ اگر بیعت سے انکا رکنے والے فاطمہ کے گھر سے

نکھلے تو ہم فاطمہ کے گھر کو اگلے لکھادیں گے لئے  
انھیں اپنا سب کی بنا پر جناب فاطمہ نے ابو جہر و مکرم کو اپنے گھر میں اجازت مانگنے پر داخل ہونے  
کی اجازت نہیں دی اور جب حضرت علیؓ ان دونوں کو گھر میں لائے تو جناب فاطمہ نے اپنا منہ دیوار کی  
طرف کر لیا۔ اور ان کی طرف دیکھنا بھی گوارا نہیں کیا گی  
جناب فاطمہ کی وصیت کے مطابق ان کو راتوں رات دفن کیا گی تاکہ ان میں سے کوئی جائزہ میں

شرک نہ ہو جائے گے  
اور بنت رسولؐ کی قبر آج تک لوگوں کے لئے محبول ہے۔ میں اپنے علماء سے پوچھنا چاہتا ہوں  
کہ یہ لوگ ان حقائق پر کیوں خاموش ہیں؟ کیوں اس کے بارے میں بحث نہیں کرتے؟ بلکہ اس کا ذکر  
یہ نہیں کرتے ہے اور ہمارے سامنے صحابہ رسولؐ کو ملائکہ بنائکری میں کرتے ہیں کہ وہ لوگ نہ گذہ کرتے  
تھے زمان سے عملی ہوتی تھی آخر ایسا کیوں ہے؟

جب میں کسی علم سے پوچھتا ہوں: خلیفۃ السنین سیدنا عثمان بن عفان ذمی الموزین کو کیسے قتل  
کر دیا گیا؟ تو صرف یہ جواب ملتے ہے کہ مصروفوں — جو سب کافر تھے — نے اگر قتل کر دیا صرف دو  
جملوں میں بات تمام کر دی جاتی تھی، لیکن جب مجھے فرصت ملی اور میں نے تاریخ کامطالعہ کی تو پڑھا  
کہ عثمان کے قاتل غیر ایک کے مقابلہ تھے اور ان میں بھی اس سے آگے آگے ام المؤمنین عائشہ  
تھیں جو جعلہ خدا کو لوگوں کو عثمان کے قتل پر وغلاتی تھیں اور ان کے خون کو مدرج بتاتی تھیں اور  
کہتی تھیں:

لہ صبح مسلم ج ۱ ص ۱۱۲، ۱۲۰، ۱۲۷، ۱۳۴ تاریخ الحدیث ج ۱ ص ۲۹

"آقْلُوا فَتَلَوْا فَقَدْ كَفَرَ" قُتل کر کر دو یہ کافر ہو گیا ہے ۔ — فعل ایک ہمودی ساختاً عن  
 کی ڈار میں اس کی ڈار میں سے بہت مثاب تھی اس نے عائشہ عثمان کو قتل کیا تھی تھیں، متجمم —  
 اسی طرح علماء زیرِ محمد ابن الی بکر وغیرہ جبی مشرپو صاحبی نے عثمان کا محاصرہ کر لیا تھا اور ان کے  
 اوپر پانی بند کر دیا تھا کہ وہ بجور ہو کر خلافت سے مستعفی ہو جائیں۔ موصیں کا بیان ہے کہ یہی صحابہ  
 سے جنہوں نے عثمان کے لاش کو مسلمانوں کے مقبروں میں دفن نہیں ہونے دیا اور ان کو غسل و لفظ کے  
 بغیر خشن کو کر میں دفن کیا گیں، بسجان اللہ ہم کو تو یہ بتایا جاتا ہے کہ عثمان کے قاتل مسلمان ہی نہ تھے  
 اور ان کو مظلوم قتل کیا گیا ہے جذب فاطمہ اور ابو عکبر کی طرح یہ دوسرا قصہ کہ یا تو عثمان مظلوم تھے تو  
 پھر جتنے صحابے ان کو قتل کیا یا ان کے قتل میں شرکیں رہے وہ سب کے سب بھرم میں بیویوں میں  
 نے خلیفہ کو طلبی اور عدو اور قتل کیا اور ان کے جزا سے کے پچھے پچھے جزا سے پچھر مارتے ہوئے لے  
 گئے زندگی میں اور مرنے کے بعد جو انکی توہین کی — اور یا ہمپرہ تمام صحابہ حق پر تھے جنہوں نے عثمان  
 کو قتل کیا کیونکہ عثمان نے اسلام مخالف بہت سے اعمال کا ارتکاب کیا تھا، جس کا تاریخوں میں ہے،  
 دونوں میں سے ایک کو باطل مانتا ہو گا۔ یہاں کوئی تیری صدیت نہیں ہے ہال یہ اور بات ہے کہ یہ  
 تاریخ ہی کو محبتلا دیں اور لوگوں کو دھوکہ دیں کہ جن مصروفوں نے عثمان کو قتل کیا تھا وہ بھرپور  
 دونوں صورتوں خواہ عثمان کو مظلوم نہیں یا مجرم "میں الصحابة كلهم عدول" سارے صحابہ عادل ہیں یہ کا  
 حل سم توٹ جاتا ہے یا تو یہ مانے کہ عثمان عادل نہیں تھے یا یہ مانے کہ ان کے قاتل عادل نہیں تھے،  
 دونوں ہی صحابہ اس طرح ہم اہل سنت کا دعویٰ تو باطل ہو جاتا ہے البتہ شیعوں کا دعویٰ ثابت ہو جاتا ہے  
 کہ بعض صحابہ عادل تھے بعض عادل نہیں تھے۔

اسی طرح میں جنگ حملہ کے باarse میں سوال کرتا ہوں جس کے شعلے ام المؤمنین عائشہ نے  
 سمجھ کرنے تھے اور خود یہ لشکر کی قیادت کر رہی تھیں۔ آخر جب ان کو خدا نے حکم دیا تھا کہ :  
 لہ تاریخ طبری ج ۴ ص ۲۰۶، تاریخ ابن اثیر ج ۲ ص ۲۰۹، سان العرب ج ۱ ص ۱۹۳<sup>۱</sup>  
 تاج العرب ج ۱ ص ۱۳۱، العقد الفرید ج ۲ ص ۲۹۰

وَقُرْآنَ فِي بَيْتِكُنَّ وَلَا تَبْرُجْنَ بَيْنَ حَاجَاتِهِ الْأُولَى (بِرْ سَكَنْ (الآخراب)، آیہ ۲۳)

ترجمہ: اور اپنے گھروں میں پلپی بیٹھی رہواد را گئے زمانہ جاہلیت کی طرح لپنے بناؤ سخنگارہ دکھانی پھر! اپنے گھروں میں بیٹھی رہو قوم المؤمنین عاشہ کیوں نکلی؟

اسی طرح دوسرا سوال کہ ام المؤمنین نے حضرت علیؑ کے خلاف کس دلیل کی بنا پر حنگ کی؟

جب کہ حضرت علیؑ تمام مؤمنین و مومنات کے ولی تھے لیکن جس معمول ہمارے علماء بڑی سادگی سے جواب دیتے ہیں کہ ام المؤمنین حضرت علیؑ سے شفیعی رسمی تھیں کیونکہ واقعافک "میں حضرت علیؑ نے (بذریکہ) صحیح ہوا رسول خدا کو مشورہ دیا تھا کہ انکو طلاق دکھیجے ہمارے علاوہ ہم کو اس طرح مطمئن کرنا چاہتے ہیں کوچک

واقعافک" میں حضرت علیؑ نے (بذریکہ) یہ صحیح ہوا طلاق کا مشورہ دیا تھا اس لئے ام المؤمنین نے مخالفت کی تھی مگر آپ سوچئے تو کیا صرف اتنی ہی بات رحضرت عاشق تھے جائز تھا کہ حکم قرآن کی مخالفت کریں؟ اور وہ پروردہ جو رسولؐ نے ان پرڈاں رکھا تھا اس کو چاک کر دیں؟ اور اونٹ کی سواری کریں جب

کہ رسولؐ نے پہلے ہی روک دیا اور ان کو ڈرایا تھا کہ حواب کے کئے بخوبی سمجھے گے اور جی بی عاشقہ اتنی لمبی مسافت طے کریں یعنی مدینے مکھ اور پھر کے سے بھو جائیں بے کن لوگوں کو قتل کریں؟

حضرت علیؑ اور جن صحابے علیؑ کی بیعت کی تھی ان سے جنگ کریں؟ اور نہار میں مسلمان قتل کئے جائیں جیسے کہ مورخین نے لکھا ہے کہ ان رب جرام کا درست کتاب صرف اس لئے جائز ہے کہ ام المؤمنین

حضرت علیؑ کو نہیں چاہتی تھی، اس لئے کہ حضرت علیؑ نے طلاق کا مشورہ دیا تھا لیکن بیٹھی نے طلاق تو نہیں یا کہ پھر اتنی نظرت کیوں؟ مورخین نے شفیعی کے وہ وہ واقعات تحریر کئے جن کی تفسیر ممکن ہی نہیں ہے (مثلاً) جب آپ مکہ سے واپس آری تھیں تو لوگوں نے بتایا کہ عثمان قتل کر دیتے گئے اس خبر کو سن کر آپ پھر لے نہیں سماری تھیں، لیکن جب لوگوں نے یہ خبر دی کہ مدینہ والوں نے علیؑ کی بیعت کر لی تھی اس کو سنتے ہی آپ آگ سچوں میں اور فرمائے لگیں ہم صحیح یہ بات زیادہ پسند تھی کہ علیؑ

لئے الامامت والسياسة

گہ طبری، ان اشیز، مدنی وغیرہ جمیوں نے لگوں کے حالات تحریر کئے ہیں۔

کو خلافت ملنے سے پسے آسمان پھٹ پڑتا۔ اور فوراً حکم دیا کہ مجھے والپس لے چلو۔ اور ائمۃ  
ہی حضرت علیؑ کے خلاف اُن شفته بھرپور کادی، وہ علیؑ بعل مُؤْخِین جن کا نام لینی بھی پسند نہیں کرتی  
تھیں، کیا ام المؤمنین نے رسولؐ خدا کا یہ قول نہیں سناتا: علیؑ کی محبت ایمان اور علیؑ سے غصہ رکھنا  
نفاق ہے لہ اور اسی لے لعغہ اصحاب کا یہ قول مشہور ہے کہ ہم منافقین کو حضرت علیؑ سے تقبیں  
رسکھنے پر چیان لی کرتے سمجھتے۔ اور کیا ام المؤمنین نے رسولؐ اسلام کا یہ قول نہیں سناتا: جس  
کامیں مولا ہوں اس کے علیؑ مولاء ہیں.... ختماً سب کچھ سناتا تھا لیکن زورہ علیؑ کو چاہتی تھیں ان  
کا نام لینا پسند کرتی تھیں بلکہ جب علیؑ کے مرنے کی خبر سنی ہے تو فوراً سجدہ شکر کیا ہے لہ  
اُن بالوں کو جلانے دیکھئے میام المؤمنین عاشش کی تائیخ سے بحث نہیں کیا ہوں میں تو مرف  
ی ثابت کرنا چاہتا ہوں کہ بہت سے صحابہ نے مبارکی اسلام کی خلافت کی ہے اور رسولؐ خدا کے احکام  
کی نافرمانی کرتے رہے ہیں۔ رہا ام المؤمنین کا فتنہ تو اس سلسلہ میں مرف ایک ایسی دلیل کافی ہے جس پر (۱)  
مُؤْخِین نے اجماع کیا ہے اور وہ یہ بے کجب ام المؤمنین عاشش کا گز چشمہ حواب سے برا آنود بار کے نتوں نہ بخونا  
شروع کی اس پربی ای کو رسولؐ خدا کی تحدیر یاد کی اور یہ یاد آپا کہ پیغمبرؐ نے کہا تھا، اے عاشش کمیں وہ اونٹ  
والی تھیں زہر یہ یاد آتے ہی خاشر و نے لگیں اور جب نے لگیں مجھے والپس کرو، مجھے والپس کرو،

لیکن طلکووز سیر نے بچا س آدمی کو دے دلا کر تیار کر لیا اور ان سہول نے اگر عاشش کے ساتھ  
اللہ کی جماعتی فتنہ کھالی کہ چشمہ حواب نہیں ہے لیں بھکر کیوں تھا عاشش نے اپا سفر جاری رکھا اور اعبو  
اگلیں مُؤْخِین کا بیان ہے کہ اسلام میں یہ سب سے سلی جماعتی گواہی ہے کہ  
اے سلما نو! اے روشن عقل رکھنے والو، اس مشکل کا حل تباو! اکیا یہ دی یہ بزرگ صہماں بین کو  
ہم رسولؐ کے بعد سب سے بہتر مانتے ہیں اور جن کی عدالت کے ہم قابل ہیں جو جماعتی گواہی دیتے ہیں  
حالانکہ جماعتی گواہی کو رسولؐ خدا نے ان گن ہاں کیوں میں شمار کیا جوان ان کو تمہیں میں پہنچا دیتے ہیں۔  
لہ صحیح مسلم ج ۱ ص ۳۴، ۲۰ طبری، ابن اثیر، الفتنۃ الکبریٰ، تمام وہ مُؤْخِین جنہوں نے سن کر مجری  
کے حالات لکھے ہیں ۲۰ طبری، ابن اثیر، مائتی اور دیگر وہ مُؤْخِین جنہوں نے ۲۰ کے حالات لکھے ہیں

وہی سوال پھر وہ را پڑتے ہے اور یہ شدہ را ہو گا کون حق پس ہے؟ اور کون باطل پر؟ یا تو عاشش  
اور ان کے بمناؤ طلخہ وزیر اور ان کے ساتھی سب ظالم اور باطل پر ہیں اور یا پھر علیٰ اور ان کے ساتھی  
ظالم اور باطل پر ہیں۔ یہاں کوئی تسری احتمال نہیں ہے۔ منفعت مزاج اور حق کا تسلیمی علیٰ کی حکایت کو  
تسلیم کرنے کا کینیت بقول مرسل اعظم کے حق ادھری طریقے ہے جو صرف علیٰ مرتے ہیں اور ام المؤمنین  
عائشہ اور ان کے ساتھیوں کو حجہ دے کا کیونکہ آسمیں لوگوں نے آتش قنۃ سہر کا ای سمی اور اس  
کو صحابے کی کوشش بھی نہیں کی یہاں تک کہ اس نے ہر طب دیا۔ اس کو جلا کر راکھ کر دیا اور اس  
کے آثار رنج تک باقی ہیں۔

مزید بحث اور اپنے اہلین قلب کے نے عرض کرتا ہوں کہ بخاری سے مکتب الفتن اور الفتن  
التي تخرج من وجہ الاجر میں تحریر ہے: جب طلخہ وزیر و عائشہ بصیر پہنچے تو حضرت علیؓ نے عمار یا سر لود  
اپنے بیٹے حسن کو سمجھا یا دونوں کو فو آئے اور منبر پر گئے حسن بن علیٰ بن مبشر کے سب سے اپنے زیر پر  
اور عمار حسن سے ایک زینی نیچے تھے، ہم لوگ دونوں کی باتیں سنتے کے نے جمع ہوئے تو میں نے عمار  
کو سمجھتے ہوئے سنا: عائشہ بعد مقدمہ میں خدا کی قسم وہ دنیا و آخرت میں تمہارے نبی گی کہ ہیوی ہیں لیکن  
خدانے تباہ امتحان لینا چاہا ہے کہ تم خدا کی اطاعت کرتے ہیا عائشہ کی لہ

اسی طرح بخاری نے کتب الشروط باب ماجاد فی بیوت ازواج النبیؓ میں ہے: رسول خدا خطبہ  
کے لئے سکھڑے ہوئے اور عائشہ کے مسکن کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: یہیں قنٹے ہیں قنٹے ہیں  
فنڈے ہیں قنٹے ہیں سے شیطان کی سینگ کی طرح نکلے گا لہ

اسی طرح امام بخاری نے اپنی صحیح میں عائشہ کا رسولؐ کے ساتھ تنبیہی سے پیش آنا جس پر ابو جہر کا  
اتنا عائشہ کو مارنا کا عذاب کے جسم سے خون بنتے لگا، اور عائشہ کا رسولؐ کے مقابل مظاہر کو ناجس پر خدا  
کی طرف سے خلاق کی دھمکی کا ملتا اور یہ دھمکی دینا کر خدام میں سے بیشتر ہیوی نبی کو دے گا اور اسی قسم کی عجیب  
و غریب باتیں عائشہ کے نے تقلیل کیا ہے ان قصوں کو ہر روز کتاب کو طول دینا ہے۔

ان تمام باتوں کے باوجود میں یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک ہر عائلہ ہی کا کیوں اتنا احترام و اکرام ہے یہ کی اس لئے کہ یہ بھی کی بھی تھیں ہم تو نبیؐ کی بیویاں تو اور بھی تھیں، بلکہ عائلے افضل بھی تھیں جس کا خود نبیؐ نے فرمایا ہے اس تو عائلہ میں کی خصوصیت ہے؟ یا ان کا احترام اس لئے زیادہ ہے کہ آبوبکرؓ کی بیٹی تھیں؟ یا اس لئے ان کا احترام زیادہ ہے کہ رسولؐ خدا نے حضرت علیؓ کے لئے جو صفت کی تھی اس کو کا لعہم بندنے میں سب سے اہم روپ ان کا ہے؟ جبی کہ روابط میں ہے جب عائلہ کے سامنے ذکر آیا کہ نبیؐ نے علیؓ کے لئے صفت کی تھی تو اپ جو شے بلوں کیس نے کہا ہے؟ رسولؐ میرے سید پر تکیہ لگانے لیٹئے تھے مجھ سے طشت مانگا میں طشت کے جھکی اور بھی کا انتقال ہو گی۔ مجھے تھے بھی زچلا پس علیؓ کے لئے کیسے صفت کر دی اے یا پھر ان کا احترام اس لئے زیادہ ہے کہ انہوں نے حضرت علیؓ سے الیٰ جنگ کی جس میں نبیؐ کی سمجھا شہزادی، اور ان کے بعد ان کی اولاد سے اُسیں اہمیت کر دی کہ جب امام حسنؑ کا جائزہ چلا تو اپنے رو کا اور یہ کہا جس کو میں دوست نہیں تھی اس کو میرے گھر میں داخل نہ کرو، نہ معلوم رسولؐ خدا نے جو امام حسنؑ و امام حسینؑ کے لئے فرمایا تھا جسین جو ان جنت کے سردار ہیں یا دسری جگہ فرمایا تھا: جوان دونوں کو دوست رکھے خدا اس کو دوست رکھے گا اور جوان نے غبغن رکھے کا خدا اس سے غبغن رکھے گا۔ یا ایک جگہ اور فرمایا تھا: جوان سے جنگ کرے میں اس سے جنگ کروں کا جوان سے صلح کرے گا میں اس سے صلح کروں کا ام ان تمام حدیثوں کو ام المؤمنین بھول گئی تھیں یا تجھل عارفان سے کام لے لے چکیں؟ اور اس میں کوئی تعجب بھی نہیں کہنا چاہیے کیونکہ حضرت علیؓ کے باسے میں تو اس لئے کہی گئی زیادہ مناسخ، لیکن نبیؐ کی معافت کے باوجود حضرت علیؓ سے جنگ کر کے ہیں اور لوگوں کو ان کے خلاف اک ہی کے مانا، ان کے فضائل کا انکار کر کے ہیں — (وصل) یہ وجہ بھی جس کی بناء پر بنی امیہ نے ان پر بحث کا اقبال رکی، اور ان کو اس درجہ تک پہنچا دیا جمال تک کسی کی رسائی نہیں ہے اور ان کے مقابلہ میں ایسی ایسی (جملی) روایات نقشیں جس سے کہ میں بھگنیں بھرلوں شہروں دیبا توں دیبا توں ان کا چرچا ہو گیا لے ترمذی استیعاب در حالات صفتی، امامۃ حلال صفات ام المؤمنین لہ بن جاری ج ۲ صفحہ ۷ باب مرض النبیؐ و وفاتہ

اور آخر کار ان کو امت اسلامیہ کا مرح اکبر بنادیا کیونکہ آدھا دین تو صرف تمہارا لشکر کے پاس رکھا، اور بشارا یہ دوسرا آدھا دین ابو ہریرہ کے پاس رکھا، جس نے بنی امیہ کے حب فخر خوب خوب روایات جعل کی تھیں اسی کی لئے انہوں نے ابو ہریرہ کو اپنا مقرب بنالیا، مدینہ کی گورنری ابو ہریرہ کے حوالہ کردی، ابو ہریرہ کے نئے قدر عرضیت بنوا دیا گی، جب کہ یہ بیچار سائیکل مغلس و فلاش آدمی تھے ان کو رادویہ اسلام کا لقب دیا گی، اسی طرح بنی امیہ کے پاس ایک نیا پورا دین آگیا۔ آدھا عاشش کے ذریعہ ادا ابو ہریرہ کے ذریعہ۔ جس میں کتب خدا اور سنت رسول نام کی صرف وہ چیزیں تھیں جن کو تو لوگ پسند کرتے تھے اور جس کے ذریعہ ان کی سلطنت مغربہ ہو سکتی تھی ظاہر ہے کہ یہ دین تناقضات خلافات کا جمود ہو گا۔ اس طرح حقائق کو ختم کر کے ان کی جگہ تاریخیوں کو دیہی گئی اور بنی امیہ نے لوگوں کو اسی نئے دین پر حلا نا شروع کر دیا اور اسی پر لوگوں کو اسکارا جس کا تجھیہ ہوا کہ دین خدا ایک معنکھ خیز چیزوں کے درست گیا، جس کی کوئی قدر توجیہ ہی نہ رکھی اور لوگ معاویہ سے اتنا ڈر نہ گئے جتنا خدا سے نہیں ڈرتے تھے۔

ہم جب اپنے علماء سے پرچمیں کر لیں یہاں جلکیتے تھا جو جن و انصار نے کامیابی ان سے معاویہ کا جنگ کرنے اکیا ہے؟ اور جنگ بھی ایسی کہ جس نے مسلمانوں کو شیعہ سنی دو فرقے میں باٹ دیا اور اسلام میں اس کی وجہ سے ایسا خذ پڑ گیا جو آج تک نہ بھر سکا، تو وہ لوگ بڑی سادگی سے عبادت جواب دیتے ہیں: علیٰ و معاویہ دونوں ہی طبقے میں القدر صحابی ہیں دونوں نے اجتہاد کیا عملی کا اجتہاد مطابق واقع تھا لہذا ان کو وہ اجر ملے کا لیکن معاویہ نے اپنے اجتہاد میں غلطی کی اس نے ان کو صرف ایک اجر ملے گا۔ ہمارے نئے جائز نہیں ہے کہ ان کے حق میں یا ان کے رخلاف کچھ کھبیں خود خداوند عالم کا ارشاد ہے: **تَلَقَّ أَمَّةٌ قَدْ خَلَّتْ لَهُمَا كِبَتْ وَلَكُمْ مَا كَبَبْتُمْ وَلَا تُثْنِلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ** (پا من (البقرۃ) آیت ۱۲۲)

ترجمہ: (اے سیدونا) وہ لوگ تھے جو چل بیسے جو انہوں نے کھایا ان کے آگے آیا اور جو تم کھاؤ گے تمہارے آگے آئیکا اور جو کھپورہ کرتے تھے اس کی بوجھ کچھ تم سے نہیں ہوگی۔

افسر کی بات یہی ہے کہ ہمارے علماء کے جوابات اسی قسم کے ہوتے ہیں جو سلطہ ہوتے ہیں جن کو نہ عقل قبل کرنی ہے زدنی نہ شریعت۔ میرے معبود میں رائی کی خاطری خواہش کی لغزش، شیعین کے دعویوں سے تیرکی پناہ چاہتا ہوں،

بخلافہ کون سی عقل سلیمانی ہے جو معاویہ کے اس اجتہاد پر اس کے لئے اجر کی قابل ہوگی جس کی بنیاد پر اس نامامسلمین سے جنگ کی بے گناہ مومنین کو قتل کی، ابیے ابیے جراائم کا ارتکاب کی جس کا شمار صرف خدا ہی کر سکتا ہے مومنین کے تذکرہ مشہور ہے کہ معاویہ اپنے دشمنوں کو قتل کرنے کے لئے اور ان کو راستے ہٹانے کے لئے اپنے مشہور طریقہ پھیل کر تاختا یعنی زہر اور شہد بخلاف ادیتا تھا اور کہا کرتا تھا: خدا کا نکد تو شہد میں ہے۔

نہ معلوم یا لوگ کبے اس کو محظیہ مانتے ہیں اور اس کو اجر دینے کے لئے تیار ہیں حالانکہ وہ باعثی گردہ کا سردار تھا جو کمپ مشہور حدیث میں جس کو تمام محدثین نے لکھا ہے آبائے افسوس عمار بابر پر ہے، جس کو ایک باعثی گردہ قتل کرے گا۔ اور معاویہ و اس کے اصحاب نے جناب عمار کو قتل کیا ہے اس کو کون کوچھ مجہد سمجھتے ہیں جس نے مجرم حملہ کا اور ان کے اصحاب کو بڑی بے درد بھی سے قتل کی اور صورت شام میں مرج عذر را "میں دفن کر دیا کہون کھان لوگوں نے حضرت علی پر لعنت کرنے سے انکار کردا تھا۔ جس شخص نے سروار جوانان جنت جناب امام حسنؑ کو زہر دے کر قتل کرایا کیا اس کی عادل صحابی ملتے ہیں ہم جس شخص نے امت مسلمہ سے جہزاد برد تھا سے پہلے تو اپنے لئے سچلنے بدکاری ہی زیست کے لئے بیعت لی جس نے سوری کے نظام کو بدل کر قیصر کی حکومت فائم کی لئے اس کو اہل سنت والجماعت تمام برائیوں سے کوئی کمزباد اور منزہ ملتے ہیں؟

جس نے لوگوں کو حضرت علیؑ اور ان کے اہل بیت پر زبردی سے لعنت کرنے کیلئے مجبور کیا اور جن لوگوں نے انکار کیا ان کو قتل کر دیا اور یہ لعنت ایسی سنت بن گئی جس پر جوان بوث ہے ہو گئے بچے جوان ہو گئے بخلاف ابی شخص کو کیوں کر مجہد کہا جاسکتے ہے؟ اور اس کو سخن اجر فرار دیا جاسکتا ہے؟

لئے خلافت اول ملکیت (سودوی) یوم الاسلام (احمد این)

لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ -

سچپری سوال اٹھتا ہے کہ دونوں میں سے کون حق پرستا اور کون باطل پرستا ہے؟ یا تو علیٰ اور ان کے شیعہ خالم صحیح اور بائبل پرست ہے اور یا معاورہ اور اس کے ساتھی خالم صحیح اور باطل پرست ہے؟ حالانکہ رسول اللہ نے رب جن کو واضح کر دیا تھا۔ جو بھی ہو ہر صورت میں تمام صحابہ کی حدالت ہر حال ثابت نہیں ہوتی۔ اور نہ میطف عقل سلیم پر پوری اترتی ہے، ہر جزئی کی متعدد مثالیں ہیں جن کو خدا کے علاوہ کوئی احصاء نہیں کر سکت۔

اگر میں تفصیل میں جاؤں اور ہر واقعہ کے باسے اس ہر پہلو سے بحث کروں تو کوئی ضمیم جلدی کی فرورت ہو گی۔ مگر جو تک میں نے اختصار کا ارادہ کر لیا ہے اور اس بحث میں صرف بعض شالوں پر احتفاظ کیے۔ اور یا الحمد للہ سہاری قوم کے مزعومات کو باطل کرنے کے لئے کافی ہے۔ سہاری قوم کا عالم یہ ہے کہ مذکولہ سے سہاری مکدوں کو جامد بنا دیا ہے اور یہ پابندی لگادی ہے کہ میں حدث صحیح کی کوشش نہ کروں۔ عقل و شرائعت کے معیار پر ساری صحیح واقعات کی تحلیل نہ کروں۔ جب کہ قرآن کریم اور سنت رسول نہ کہوزان عقل پر تو نے کا حکم دی ہے۔

اس لئے میں نے طے کر لیا ہے کہ میں سرکشی کروں گا اور تعصب کے جس غلاف میں مجھے پڑھا گیا ہے، اس سے باہر نکلوں گا۔ میں سال سے جن بیڑیوں میں مجھے جلد آگئے ہے اس سے آزادی حاصل کر کے رہوں گا۔ میری زبان حال اسکے کہہ رہی ہے: لے کاش میری قوم یہ جان لیتی کہ میرے خدا نے مجھے کبوں بخش دیا اور میرا اکرام کیوں کیا۔ کاش میری قوم بھی اس نئی دنیا کا انشکاف کر لیتی جس کی وہ جیالت کے باوجود دشت سے منخلافت کرتی ہے۔

# تبدیلی کا آغاز

میں میہنے نک میں بہت پریشان رہا۔ عالم یہ تھا کہ خواب میں کبی انکار مجھے پڑتا کرے۔ مختلف فتنوں کے وہم و گمان انکار و دوسراں میں گھرا رہتا تھا۔ خصوصاً بعض اصحاب سے تو مجھے اپنی جان کا خوف تھا کہ یہ نک تاریخی واقعات جو مجھے بتانے کے لئے ہے جیزناک حد تک ڈراونے تھے۔ اس لئے کروپی زندگی مجھے جو تربیت دی گئی تھی وہ اولیاً اللہ اور اس کے نیک بندوں کا احترام کرنا تھا ورنہ اگر کوئی ان کے حق میں بے ادبی کر دے یا جارت کر دے جائے ان کی عدم موجودگی میں یا ان کے منے کے بعد کبھی تزوہ لوگ بے ادبی کرنے والوں کو ضرور مزداد تھے اس لئے میں بہت درنام تھا۔ چنانکہ حیاة الیوبیان الکبریٰ میں خود میں نے پڑھا تھا کہ ایک شخص عمر میں خطاب کر گالیاں دیا کرنا تھا، قافلہ والے اس کو درست تھے مگر وہ نہیں مانتا تھا آخر ایک دن وہ پیش اب کر رہا تھا کہ بہت ہی از بریلے سانپ نے اس کو ڈس لیا اور وہ دہیں کا دہیں مر گی۔ پھر لوگوں نے اس کے لئے قبر کھود دی تو دیکھا وہاں بھی کلا لازم ہوا تھا موجو دے۔ پھر لوگوں نے دوسری قبر کھود دی وہاں بھی وہ ناگ تھا ایس کی مرتبہ ہوا تو بعض عارفین نے کہا اس کو جیسا چاہے دفن کرے اگر تم پوری زمین بھی کھو دے الوگ تکہر ہجکر یہ کلا سانپ ملے گا کیونکہ خدا اس کو آخرت سے پہلے دنیا میں عذاب دینا چاہتے ہیں اس لئے کہ اس نے زید نام عمر کو گالیاں دی تھیں۔

اس لئے میں خوفزدہ اور مستحیر ہو کر اس مشکل بحث میں پہنچنے سے کترتا تھا خصوصاً جب کہ میں از تبریزۃ یونیورسٹی کی ایک فرع میں پڑھاتا تھا افضل المعلماً علی التحقیق سیدنا ابو بکر الصدیق میں اس کے بعد حضرت عمر فاروق میں جو حق و باطل میں فرق کرتے تھے۔ اس کے بعد سیدنا عثمان بن عفان لہ یہ واقعہ الاسود الساخن کے حالات میں دیسری نے حیات الجبری کے اندر لکھا ہے۔

ذوالنورین ہیں جن سے مالکِ رحمان بھی شرما تے تھے۔ اس کے بعد سیدنا علیؑ باب میر علم نبیؑ  
 ہیں ان چاروں کے بعد عشرہ مبشرہ کے باقی چھوٹے افراد طلحہ، زیر، سعد، سعید، عبد الرحمن، ابی عبیدۃ  
 ہیں، اس کے بعد تمام صحابہ کا نمبر آتی ہے۔ ہمارے علماء زیادہ تو اس آتی سے استلال ہم کو  
 سکھاتے ہیں: ﴿لَا فِرْقَ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُسُلِهِ﴾ کہ تمام صحابہ کو ایک آنکھ سے دیکھنا چاہئے۔  
 کسی پر کوئی اعتراض نہیں کرنا چاہئے۔  
 اسکی لئے میں کہنی مرتبتہ ڈرا اور کہنی مرتبتہ استغفار پڑھا۔ اس بحث کو ختم کرنا چاہا کیونکہ اس  
 سے صحابہ کے بارے میں شک ہونے لگتا ہے اور اس کا نتیجہ اپنے دین میں شک کرنا ہوتا ہے  
 لیکن اس تمام درست میں اپنے علماء سے بات کرنے پر مجھے بہت سے ایسے تناقضات ملے جن کو  
 عقل قبول ہی نہیں کرتی اور علماء نے مجھے ڈرانا شروع کر دیا کہ اگر صحابہ کے بارے میں میں اسی  
 ہی بحث کرتا رہا تو خدا اپنی نعمت مجھ سے سلب کرے گا۔ اور مجھے بلاک کرمے گا لیکن ان تمام  
 دشمنیوں اور میکنڈیب کے بعد مجھی تلاش حقیقت کی خواہیں منے ہو مرتبہ مجھے نئی طرح سے بحث کرنے  
 پر اسجا را اور میں اپنے اند رائک ایسی فوت پار ہا سخا جو مجھے بحث جاری رکھنے پر محیور کر دی بھی،



# ایک مولانا کے گفتگو

میں نے اپنے ایک عالم سے کہا جب معاویہ بے گا ہوں کو قتل کر کے لوگوں کی غرب آبرداوت کر کے آپ کے تزویج مجتہد ہے۔ اور ایک اجر کا مستحق ہے اور یزید فرزند رسول اللہ کو قتل کر کے مدینہ کو ملنے لئے خلا کار مجتہد ہو سکتے ہے اور ایک اجر کا مستحق ہے یا ان کا آپ میں نے بعض نے یہاں تک بھیڈا یا حسین تو اپنے نام کی تواریخ قتل کئے گئے اس کے صرف فعل یزید کو جائز کرنا مقصود ہے تو پھر اگر میں اجتہاد کروں اور بعض صحابہ کے بارے میں مذکور ہو جاؤں اور بعض کے بارے میں مذکور نہ ہوں تو اگر میرا اجتہاد صحیح ہے تو مجھے بھی دو اجر اور غلط ہے تو ایک اجر تو ملنا ہی چاہئے جب کہ میرا اجتہاد کا قیاس معاویہ و یزید کے افعال پر نہیں کی جاسکتا کیونکہ یہ قابل اولاد پر مغایر ہیں اور میں تو صرف شک و عدم شک کی بحث میں ہوں اس کے علاوہ بعض صحابہ میں عیوب نکانی کا مطلب ان پر سب و ثم اور لعن کرنا نہیں ہے بلکہ میرا مقصود تمام گمراہ فرقوں میں نجات پانے ملے فرقہ کی تلاش ہے اور یہ صرف میرا ہی فرض نہیں ہے بلکہ ہر مسلمان کا فرض ہے تو آخر ایسا کرنے پر میں کیوں گروں زدنی کے قابل ہوں؟ اور خدادلوں کے بھی یہ واقعہ ہے وہ جانتا ہے کہ میرا ارادہ کیا ہے؟

مولانا : اے میٹا باب اجتہاد تو مدد توں پہلے سے بند ہو چکا ہے

میں : کس نے بند کیا ہے؟

مولانا : ائمہ رضا علیہن السلام نے (یعنی امام ابو حنیفہ، مالک، شافعی، احمد بن حنبل نے)

میں : (بڑی بے باکی سے) اگر خدا اور رسول اللہ اور خلفاء راشدین (جن کی پرسوی کا حکم دیا گیا ہے) نے نہیں بند کیا ہے تو کوئی حرج نہیں ہے۔ جیسے ان لوگوں نے اجتہاد کی تھا، میں بھی اجتہاد

کروں گا۔

مولانا : جب تک تم کو ، اعلوم میں مہارت نہ ہو جائے اجتہاد کری نہیں کر سکتے ان میں اہم علوم مثلاً یہی تفسیر، لغت، نحو، مرف، بلاغت، حدیث، تاریخ وغیرہ وغیرہ میں : نے ان کی بات کاٹتے ہوئے کہا : میں اس نے اجتہاد کرنا نہیں چاہتا کہ لوگوں کو قرآن میں وسنت کے احکام بتاؤں یا اسلام کے اندر میں بھی کوئی صاحب مدح بنا جاؤں ۔ ہرگز نہیں ! میں تو صرف حق و بھل کو پہچانتے اور یہ سمجھنے کے لئے کہ حضرت علیؑ حق برتر ہے یا حضرت معاویہؓ اجتہاد کرنا چاہتا ہوں ۔ اور اس کے لئے ، اعلوم میں مہارت فضیلی فضورت نہیں ہے بلکہ دونوں کی زندگی کا مطالعہ اور یہ دیکھنا کہ کس نے کیا کیا ہے ؟ حقیقت کو سمجھاتے کے لئے کافی ہے ۔

مولانا : تم کو اس کی کیا ضرورت ہے ؟ قیلکَ أَمَّةٌ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسِّبَتْ وَ لَكُمْ مَا كَيْبِمْ وَ لَا تُنْهَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ (اب سعدہ بقوله آیت ۱۲۲)

ترجمہ : (اے پیو دیو) وہ لوگ تھے جو حل بے جوانہوں نے کیا ان کے آگے آیا اور جو تم کرو گے وہ تمہارے آگے آئے گا۔ اور وہ جو کچھ بھی کرتے تھے اس کی پوچھ گئی ختم سے (تو) نہیں ہوگی ۔

میں : آپ شیلوں کی (ات) کو پیش پڑھ رہے یا زبر ؟

مولانا : میں پیش پڑھ رہا ہوں (شیلوں)

میں : شکر خدا کا۔ اگر آپ زبر پڑھتے تو بحث کی گنجائش ہی نہیں تھی ۔ زبر سے مطلب ہو گا کہ تم کو سوال کرنے کا حق نہیں ہے ۔ باں پیش پڑھنے کا مطلب یہ ہو گا کہ ان کے افعال کا سوال ہے نہیں کیا جائے گا۔ اور یہ ایسا ہی معنی ہے ایک اور حکم ارشاد ہے ہر ان اپنے اعمال کا گروہی ہو گا۔ یا مشذباً ان کو اتنا ہی ملے گا جتنی وہ کوشش کر یا گا قرآن نے یہ کو امام سابقہ کے حالات معلوم کرنے پر ابھارا ہے اور کہا ہے کہ تم اس

سے عربت حاصل کریں اسی لئے خدا نے فرعون بہمان، نہرو و فارون کا جہاں قفریہ کیا ہے وہیں اپنیانے سابقین کا بھی ذکر کیا ہے۔ تسلی و شفی کے لئے ذکر نہیں کیا ہے بلکہ حق و باطل کی معرفت کے لئے ان واقعات کو بیان کیا گیا ہے۔ اب رہی آپ کی یہ بات کہ مجھے بحث سے کیا فائدہ ہے تو عرض ہے کہ مجھے اس سے فائدہ ہے اولًا تو اس نے کو ولی خدا کو پہچان کر اس سے محبت کروں اور دشمن خدا کو پہچان کر اس سے دشمنی کروں اور قرآن یہی بات چاہتا ہے بلکہ اس کو واجب فرار دیتا ہے اور دوسرا ایم فائدہ یہ ہے کہ مجھے یہ معلوم ہو جائے کہ میں اس کی عبادت کس طرح کروں؟ اور جو فراغن اس نے واجب کئے ہیں ان کو کس طرح ادا کروں تاکہ اس کے ارادہ و نشا، کے مطابق ہو۔ زیر کے میں فراغن کو اس طرح ادا کروں جس طرح ابوحنیفہ یاد دوسرے محمدین چاہتے ہیں۔

کیونکہ امام مالک نماز میں سبم اللہ کو مکروہ سمجھتے ہیں جا لانکہ ابوحنیفہ واجب جانتے ہیں اور دوسرے لوگ بغیر سبم اللہ کے نماز ہی باطل سمجھتے ہیں اور چونکہ نماز ستوں دین ہے اور تمام الفرعی احوال کی قبولیت کا داردار نماز ہے اس لئے میں نہیں چاہتا کہ میری نماز باطل ہو اسی طرح شاید سمجھتے ہیں؛ وہ میں پیروں کا مسح کرنا واجب ہے اور اہل سنت سمجھتے ہیں میں پیروں کا ہذا واجب ہے اور قرآنی آیت اس طرح ہے : وَاصْحَّافُوا إِلَّا وَمَنْ كُنَّا مُجْلِسُهُ يَمْرِضُ<sup>۱۷</sup> کے کس ایک کو قبول کرے اور دوسرے کو رد کر دے؟

مولانا ، تم یہ بھی کر سکتے ہو نام ماہب سے اچھی اچھی باتیں لے کیونکہ یہ سب ہی اسلامی فرقے ہیں اور سب ہی کا مرکز رسول ہیں۔

میں : مجھے ڈربے کھیں میں اس آیت کا مصدقہ نہیں جاؤں : أَفَوَأَيْتَ مِنْ أَنْخَذَ اللَّهُ هُوَ أَكْبَرُ وَأَصْلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَمَّ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غَشَّاً وَلَا مَنْ يَعْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ (۵۴) ( البقرہ آیت ۲۳)

ترجمہ: سچلا تم نے اس شخص کو مجھی دیکھا جس نے اپنی نفانی خواہش کو اپنا معبود بنارکھا  
ہے اولاد کی حالت) سمجھو جو جگہ کر خدا نے اسے گمراہی میں جھوٹ دیا ہے اور اس کے  
کان اور دل پر علامت مقرر کر دی ہے (ذکر یہ ایمان نزلائے گا) اور اس کی آنکھ پر پڑ  
ڈال دیا ہے پھر خدا کے بعد اس کی بہایت کون کر سکتا ہے تو کیا تم لوگ (اتا بھی) عور  
نہیں کرتے۔

مولانا جب تک ایک شی کو ایک مذہب ملال اور دوسرا حرام کرتا رہے گا اس وقت تک  
میں یقین نہیں کر سکتا کہ سارے کے سارے مذہب حق ہیں کیونکہ یہ حال ہے کہ ایک  
ہی شیعی ایک بھی وقت میں حلال بھی ہوا و حرام بھی ہو۔ جب کہ رسولؐ کے احکام میں کوئی تقاض  
نہیں تھا کیونکہ وہ سب وحی فرائی کے مطابق تھے، لہو کان من عنی پیغمبر اللہؐ وجہ دعا  
فیہ اخْلَافًا كَيْدُ أَرْبِ سی رضا، آیت (۸۲)

اگر یہ (قرآن) غیر خدا کے پاس سے (ایا) ہوتا تو اس میں بہت اختلاف پاتے۔ اور جنکہ مذاہب  
البعہ میں بہت اختلاف سے اس لئے یہ خدا کی طرف سے ہند رسولؐ کی طرف سے ہے،  
کیونکہ رسولؐ قرآن کے خلاف نہیں کہہ سکتے۔

مولانا : نے جب محسوس کی کہ میرا کلام مفظعی ہے اور میری دلیں مفبوط بیس تو بولے: میاں میں  
تم کو فرشتہ الی اللہ ایک شخصیت کرتا ہوں۔ تم چاہے جس چیزیں شک کرنا لیکن (خبردار) خلف  
راشین کے سارے میں کبھی شک نہ کرنا کیونکہ یہ چاروں اسلام کے ستون میں اگلان ہیں  
ایک ستون بھی گر گی تو عمارت گردائے گی۔

میں : مولانا استغفار اللہؐ اگر یہ چاروں ستون میں تو پھر رسولؐ خدا چھاں گئے۔

مولانا : وہ تو خود ہی عمارت ہیں۔ پورا اسلام تو حضور ہی ہیں۔

میں : مولانا کی اس خلیل سے مکارا یا اور بولا دو مارہ کستھرا نہ کہتا ہوں۔ مولانا آپ بغیر سوچ فرم  
دیتے میں اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان چاروں نے بنیسرخند بذلت خود کو بھی نہیں ہیں۔ حالانکہ خدا ہبھا ہے۔

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ رَمَوْلَةً يَا الْحَمْدُ لَهُ وَإِنَّ الْحَقَّ لِيُظْهَرَهُ عَلَى الْعِقَنِ كُلِّهِ  
وَكُفَّنِي بِالشَّهِيْدِ مُتَحَمِّدِ اَرْبَعَ مِنْ (الفتح) آیت ۲۸

ترجمہ: وہ وہی تو ہے جس نے اپنے رسول کو بنا یت اور سخا دین میں کر سمجھا تاکہ اس کو تمام  
ذنوں پر خالب رکھئے اور گواہی کئے اس خدا کافی ہے۔

خدائیں صرف محمدؐ کو رسول بناؤ کر سمجھا ان کی رسالت میں ان چاروں میں سے کسی ایک کو نہیں  
شریک قرار دیا اور نہ ان کے علاوہ کسی دوسرا کے کو شریک قرار دیا اسی سدل میں خلاف رہتا ہے  
حکما اَرَسَلْنَا فِيلَمْ رَبِّنَا لَا اَفْتَلُكُمْ تَبَيَّنَ عَلَيْنَا مَا يَاقَنَّا وَلَيُبَيِّنَنَّكُمْ وَلَيُعَلِّمَنَّكُمُ الْكِتَابَ  
وَلَلْحِكْمَةَ وَلَعِلَّنَّكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا أَقْلَمُونَ (رپ ۱۵) (بقرہ، آیت ۱۵)

ترجمہ: (سلام اور یہ احسان بھی ویسا ہی ہے) جبیسے ہم نے تم میں تھیں ہمیں کام کا ایک رسول بھیجا  
جوتا ہے کو جہار کی آئیں پڑھ کر سنبھالئے اور تمہارے نفس کو پاکیزہ کر کے اور ہمیں کتاب (قرآن) اور  
عقل کی باتیں سکھائے جن کی تھیں (پہنچے سے) خبر نہ تھی۔

مولانا: ہم نے تو اپنے بزرگوں اور انانے سے یہی سکھا تھا اور ہم لوگ اپنے زمانہ میں ز علماء سے  
مناقشہ کرنے سختے اور زہری مجادلات کرنے تھے میراث آج کی آپ لوگوں کی طرح کہاں کی انسان  
کرتی ہے آپ لوگ تو ہر چیز میں شک کرنے لگے حد یہ ہے کہ اب دین میں بھی شک کرنے  
لگے اس قیامت کے آثار میں گیونکہ رسول نے فرمایا ہے: قیامت بڑے لوگوں ہی کی ہو  
سکتے گی۔

مولا نا آپ مجھے کیوں خوفزدہ کر رہے ہیں۔ میں خود دین میں شک کروں یادو سرے کو مبتلا  
کروں اس سے حمل کی پناہ چاہتا ہوں، میں اس خدا سے واحد پر ایمان لا یا بھول جس کا  
کوئی شریک نہیں ہے اس کے ملائکوں اس کی نازل کردہ کتبوں بسمیلہ ہوئے رسولوں پر  
ایمان رکھتا ہوں۔ میں خدا کے بندے اور اس کے رسول سیدنا محمد پر ایمان رکھتا ہوں،  
اور سلیمان کرتا ہوں کہ وہ انبیاء و مسلمین میں سب سے افضل تھے اور میں ایک مسلمان ہوں،

چہرے پر مجبور کیوں اتہام لگاتا ہے میں؟

مولانا: میں تو تم پر اس سے بھی بڑا الزام لگاتا ہوں۔ تم سیدنا ابو بکر اور سیدنا عمر کے بارے میں شک کرتے ہو حالانکہ رسولؐ خدا نے فرمایا ہے: اگر میری پوری امت کے ایمان کو ابو بکر کے ایمان سے نلا جائے تو ایمان ابو بکر کا پلہ سچا رہی ہو گا۔ اور سیدنا عمر کے بارے میں فرمایا ہے: میری امت میرے اوپر پیش کی گئی توجہ الیسی قمیں پہنچی جو سینہ تک بھی نہیں پہنچ پا رہی تھی۔ پھر میرے سامنے عکس پیش کیا گی ان کی قمیں زمین کو خط دے رہی تھی لوگوں نے کہا حضور آپ نے اس کی کی تاویل فرمائی؟ فرمایا دین! اور تم آج چودھویں صدی ہجری میں آئے ہو۔ حلالت محاذ میں شک کرتے ہو جس حضور ابوبکر و عمر کی عدالت میں کیا تم نہیں جانتے اہل عراق سب کے سب اہل شفاقت ہیں، الہ لکھ و نفاق ہیں۔

میری بھروسے نہیں آ رہا تھا کہ میں اس شخص کے بارے میں کیا کہوں جو ادعا علم کرتا ہے اور گناہوں پر فخر کرتا ہے۔ اب وہ احسن طریقہ جبال سے جھوٹ، افراد اور ایسے لوگوں کے سامنے جو انکھوں بند کر کے دین کو پسند کرتے ہیں جھوٹے جھوٹے الہات لگانے لگا، اس کا تیجہ یہ ہوا کہ کچھ لوگوں کی انکھیں سرخ ہگئیں۔ اور بعضوں کے گردان کی گزیں چھوٹ گئیں، اور میں نے ان کے چہروں سے شر کا اندازہ کر لیا۔ لہذا انور اور کرگی اور امام مالک کی کتاب موطأۃ تصحیح بخاری اسٹھالا یا۔ اور عرض کیا مولانا صاحب مجھے جس چیز نے ابو بکر کے بارے میں شک پر اجھا را وہ خود رسولؐ خدا کی ذات ہے۔ لیکنے مرطاب پڑھئے: مالک نے حدیث کی کہ رَبُّكُمُ اللَّهُ نے احمد کے شہیدوں کے لئے فرمایا: میں ان لوگوں کی گواہی دیتا ہوں! اس پر ابو بکر صدیقؓ کے سمجھا: اے رسولؐ اللہ! کیا ہم ان کے بھائی نہیں ہیں، ہم بھی اسی طرح اسلام لائے جیئے وہ لئے تھے۔ ہم نے بھی اسی طرح جہاد کیا۔ جس طرح انہوں نے جہاد کیا تھا۔ رسولؐ خدا نے فرمایا: باں! لیکن مجھے نہیں معلوم کہ تم لوگ میرے بعد کیا احداث (ایجاد بیعت) کرو گے۔ اس پر ابو بکر روئے پھر اور روئے اور کہا (کیا)۔ ہم آپ کے بعد

باتی رہیں گے لہ

اس کے بعد میں نے صحیح بخاری کھولی اس میں ہے: عمر بن خطاب جعفر کے پاس آئے حقد  
کے پاس اسماہ بنت عمیس بھی موجود تھیں۔ عمر نے اسماہ کو دیکھ کر پوچھا یہ کون ہے؟ حقد  
نے کہا اسماہ بنت عیسیٰ! عمر نے کہا یہی مشیر ہے: یہی بحیرت ہے اسماہ نے کہا: ہاں! اس  
پر عمر بولے: ہماری بحیرت تمہرے پیڈے ہے اس لئے ہم رسول خدا سے بربت تھا اسے  
زیادہ حق ہیں! اسماہ کو پس کر غقد اگلی بولیں ہرگز نہیں خدا کی قسم ایں نہیں ہو سکتی۔ تم  
رسول اللہ کے ساتھ تھے، آٹ تھا اسے بھجوں کو کھانا کھلاتے تھے، جاہلوں کو وعظ  
کرتے تھے، اور ہم لوگ ایسی (انجہد) یا زمین میں تھے جو اجنبیوں کی اولاد سنوں کی تھی جب شہ  
میں ہم نے جو کچھ کیا وہ خدا اور اس کے رسول کے لئے کیا، خدا کی قسم ہم لوگ جب بھی  
کھانا کھاتے یا پالی پیتے تھے رسول خدا کا ذکر فرور کرتے تھے، ہم کو اذیت ہو چکی تھی، ہم ہر  
وقت خوفزدہ رہتے تھے، (لہذا تم لوگ ہمارے برابر کیسے ہو سکتے ہو؟) میں اس واقعہ کا  
ذکر رسول سے فرور کروں گی۔ خدا کی قسم ان سے پوچھوں گی: ز جھوٹ بولوں کی (کجی) و زیادتی  
کروں گی، پھر جب رسول خدا کے تو اسماہ نے کہا یا رسول اللہ عمر نے یہ کہا تھا آنحضرت  
نے پوچھا تھا نے کیا کہا؟ اسماہ نے کہا میں نے یہ کہا! آنحضرت نے فرمایا: تمہرے زیادہ  
وہ حق نہیں ہے ان کے اور ان کے ساتھیوں کی صرف ایک بحیرت ہے اور تم اپنے سفیدن کی دو،  
دو بحیرت ہے، اسماہ بیان کرتی ہیں (اس واقعہ کے بعد) ابو موسیٰ اور دیگر اصحاب سفیدن برابر  
میرے پاس آتے تھے اور اس حدیث کے بارے میں پوچھتے تھے۔ دنیا میں کوئی  
بھی ایسی چیز نہیں ہے جو ان لوگوں کے دلوں کو اس حدیث سے زیادہ فرحت نہیں ہو اور  
نہ ہی کوئی چیزان کے تردیک اس سے کبھی زیادہ اہم تھی لہ

لہ مرطاد امام ناک ج اص ۲۰، المغاری للواقدی ص ۲۱، لہ صحیح بخاری ج ۲ ص ۲۶۸ باب غزوہ خیبر

جب شیخ مولانا نے اور ان کے ساتھ لوگوں نے اس کو پڑھا تو ان کے چہرے بدل گئے اور ایک دوسرے کی طرف دیکھنے لگے، اور سب اس کا انتظار کرنے لگے کہ دیکھیں مغلوں مولانا صاحب کیا جواب دتیے ہیں۔ لیکن مولانا نے بڑے تعجب سے پلکوں کو اٹھا کر دیکھا اور فرمایا: رَبِّ ذِي الْعِلْمَ (خدا یا مرے علم میں اضافہ کر)

میں : جب سب سے پہلے خود رسول اللہ نے ابو بکر کے بارے میں شک کیا اور ابو بکر کہنے کو ابھی نہیں دی، اس لئے کہ حضور کو معلوم نہیں تھا کہ یہ لوگ آنحضرت کے بعد کیا کیا کر رہے گے؟ اور جب خود رسول خدا نے اسماء بنت عمیس پر عمر بن خطاب کی فضیلت کو قبول نہیں کیا بلکہ اسماء کو عمر پر فضیلت دی تو مجھے یقین ہے کہ میں شک کروں اور جب تک ثابت نہ ہو جائے کسی کو دوسرے فضیلت نہ دوں، اور ظاہر ہے کہ یہ دونوں ہیں تمام ان حدیثوں سے متعارض ہیں جو ابو بکر و عمر کی فضیلت میں وارد ہوئی ہیں بلکہ یہ دونوں حدیثیں واقع سے بہت فربہ ہیں اور سمجھو جیسے والی ہیں نسبت ان فرضی حدیثوں کے جزوں میں آئی ہیں بلکہ یہ دونوں تمام فضائل والی حدیث کو بطل کر دیں ہیں، حاضرین نے کہا پہچھے؟

میں : رسول خدا نے ابو بکر کی کوئی نہیں دی اور فرمایا: نہ معلوم میرے بعد تم کی کیا کرو گے؟ اور یہ بات معقول ہے اور قرآن نے اس کا اشیات کیا ہے اور تاریخ شاپر ہے کہ ان لوگوں نے رسول کے بعد بہت سی تبدیلی کر دی۔ اسی لئے ابو بکر و مسیح سے تھے کہ یہ نکام ہمتوں نے تبدیلی بھی کی تھی اور حضرت فاطمہؓ کو غصباں کیجی کیا تھا (صیادگز رچکا) اور اسی تبدیلی کی وجہ سے ترے کے پہلے بہت پیشان تھے اور یہ تمنا کرتے تھے کاش میں لبرنہ ہوتا۔

اب رہب ایمان ابو بکر والی حدیث کو تمام امت سے اس کا وزن زیادہ تھا تو یہ باطل بھی ہے، اعقل میں نہ آنے والی بھی ہے اس کو جو شخص چاہیں سال تک شک رہا ہو بتول کی پرستش کرتا رہا ہو وہ پوری امت محمدی کے ایمان سے زیادہ ایمان رکھتا ہونا ممکن ہے، کیونکہ امت محمدی کے اندر اولیاء اللہ شہداء اور وہ ائمہ بھی ہیں جنہوں نے اپنی پوری عمریں جہاد فی

سیل اللہ میں گزار دیں، پھر ابو بکر اس حدیث کے مصدق کیسے ہو سکتے ہیں؟ اگر واقعائی مصدق ہوتے تو عمر کے آخری حصہ میں یہ تمناً کرتے کہ کاش میں لشرن ہوتا۔ اگر ان کا ایمان پوری امانت سے زیادہ ہوتا تو سیدۃ النساء فاطمہ بنت رسول اللہ ان پر غفینا ک نہ ہوئیں اور ہر مناز کے بعد ابو بکر پر بدعاذ کریں۔

مولانا صاحب توجہ پر کچھ بولے ہی نہیں بلکن بعض موجود لوگوں نے کہا: خدا کی قسم مولانا صاحب تو چپ رے کچھ بولے ہی نہیں۔ آپ مولانا صاحب بولے: آپ یہی چاہتے تھے! حدیث نے ہم کو شک میں ڈال دیا۔ اس وقت مولانا صاحب بولے: آپ یہی چاہتے تھے! آپ نے رس کو شک میں مبتلا کر دیا، میرے جواب دینے کے سچائے اخھیں میں سے ایک بول آٹھا: جی نہیں! حق اخھیں کے ساتھ ہے، یہم نے اپنی زندگی میں کبھی کوئی کتاب مل نہیں پڑھی۔ ہم لوگ تو آپ حضرات کی اندھی تلقینی کرنے تھے جو کہتے تھے بے چون و حرمان لئے تھے، اب ہم پر حقیقت ظاہر ہوئی کہ حاجی جو کہہ رہے ہیں وہی صحیح ہے اب ہمارا فرقہ ہے کہ پڑھیں اور سمجھ کریں بعض اور حاضرین نے سمجھی اس شخص کی تائید کی اور دل حقیقت یہ حق و صداقت کی فتح تھی یہ جبر و قہر کا غلبہ نہیں تھا البتہ عقل و دل و بربان کی کامیابی تھی۔ اگر تم سچے ہو تو اپنی دلیل میں کرو!

اس واقعہ نے میری بہت بڑھا دی اور میں نے بحث کے دروازہ کو باطل باث کھول دیا۔ میں اللہ و بالله و علی ملة رسول اللہ پھر کراس میں کو دیڑا۔ پروردگار عالم سے ہدایت و توجیہ کی امید ہوتی ہوئے کیونکہ اس نے وعدہ کیا ہے جو حق کو تلاش کرے گا۔ وہ اس کی بہایت کسے کا اور خدا کا خلافی نہیں کرتا۔

بڑی وقت کے ساتھ مسلسل تین سال تک میں بحث و تحقیق کرتا رہا کیونکہ جو بڑھتا تھا اس کو برداشت کرنا تھا۔ اور بعض اوقات تو بار بار ایک کتاب کو پہنچنے سے آخری صفحہ تک بڑھتا تھا۔ چنانچہ میں نے علام شرف الدین الموسوی کی "الراجعت" پڑھی اور کمی کمی بار بڑھتا اس کا میرے سامنے آیا تھا آفاق کھول دیے جو میری بہایت کا سبب بنے اور میرے دل میں

ہمیشہ کش کوئی بھی چیز سات صدی تک ائمہ اہلیت کی پیروی سے نہیں ہٹا سکی، حالانکہ ان سات صدی میں شیعوں کو دریدر کیا گی، دفتر عطاء سے ان کے نام کاٹ دیتے گے، ان کو چون جن کر جبال دکوٰ میں تلاش کر کر کے قتل کیا گی، ان کے خلاف ایسے ایسے جمیٹ پروپگنڈے کئے گئے جس سے لوگ ان سے نفرت کرنے لگے، اور اس کے آثار آج چھپنے والیاں ہیں۔ لیکن ان تمام باتوں کے باوجود امداد اہلیت کو چھوڑ کر کسی اور کی پیروی نہیں کی۔

لیکن ان تمام معافاب کا بڑے صبر و مکون و ثبات قدم سے مقابلہ کرتے ہوئے شیعوں نے حق کا دامن نہیں چھوڑا اور نہ کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ کی، میں آج بھی اپنے بیٹے سے بڑے عالم کو جیلچ کرنا ہول کر فتحیوں ملدا، کے پاس مجھ کران سے بحث کرے تو شیعہ ہرگز بغیر و اپس نہیں ہوگا۔

اس خدا کا شکر ہے جس نے بھاری اس بات کی ہدایت کی اور اگر خدا ہدایت نہ کرتا تو ہدایت ناممکن تھی، خدا کی حمد اور اس کا شکر ہے کہ اس نے فرقہ ناجیہ نیک مریمی ریسیری کردی جس کی مقول سے تلاش تھی، اور اب مجھے یقین ہے کہ حضرت علیٰ والیل ہدایت سے تسلیک ہے اور امام ارشاد رسولؐؐ بھی بحث اس پر موجود ہیں اور مسلمانوں نے ان پر اجماع کی ہے اور جو بھی کوئی شعوار کھتا ہوگا مرف عقل ہی اس کے لئے بہتر نہیں دیل ہے۔ ملی الاطلاق حضرت علیٰ تمام مصحابہ سے اعلام اور سے زیادہ شجاع تھے اور امت کا اس پر اجماع ہے۔ مرف یہی اجماع حضرت علیٰ کے ملتی نعمات ہوئے پر معمولی دلیل ہے۔ خداوند عالم کا ارشاد ہے:

وَقَالَ لَهُمْ نَعِيْمَانَ اللَّهُ أَقْدَبَتِ الْكُمَّ طَالُوتَ مَلِكًا فَالْوَالَّا إِنَّمَا يُكَوُّنُ  
لَهُ الْمُلْكُ وَعَلَيْنَا وَعَنْ أَحَدٍ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ مَعْنَةً مِنَ الْأَلَّ فَالْأَلَّ إِنَّ  
اللَّهَ أَصْطَفَهُمْ أَهْلَكَمْ فَرَزَادَهُ بِسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِنْمِ وَإِنَّ اللَّهَ يُوْلِي مُذْكَرَهُ  
مَنْ يَشَاءُ وَإِنَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ (پ سق (بغو) آیت ۲۴)

ترجمہ: اور ان کے نجائزے ان سے سمجھا کر بیک خدا نے تمہاری درخواست کے مطابق

طالوت کو تمہارا بادشاہ مقرر کیا تب مجھے لگے۔ اسکی حکومت ہم پر کیوں کر سکتی ہے۔ حالانکہ سلطنت کے حقدار اس سے زیادہ تو ہم ہیں، کیونکہ اسے مال کے اعتبار سے بھی فارغ الالی تک نصیب نہیں (نجی نے بھاگ لانے اسے تم پر فضیلت دی ہے۔ اور مال میں نہ ہی) علم اور حرس کا پہلا اور تو اسی خدا نے زیادہ فرمایا ہے اور خدا اپنے ملک جسے چاہے دے اور خدا بڑا سمجھنا شد والا ہے اور واقف کا رہے۔

اور رسولؐ نے فرمایا: إِنَّ عَلِيًّا مُبْشِّرٌ وَأَنَّا مِنْهُ وَهُوَ وَلِيٌّ مُكْلِمٌ مُؤْمِنٌ بَعْدَهُ يَتَّمَّ  
یقِنًا عَلَىٰ مُجْهَّمَ سَمِّيَ میں اور میں ان سے ہوں۔ اور میں میرے بعد تمام مؤمنین کے ولی ہیں۔ زمخشیری نے چند اشعار حضرت علیؑ کے نئے کہے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں۔

يَذْعَىٰ أَنَّهُ الظَّرَفُ الْسَّوْفِيُّ  
وَحْتَىٰ لَا حَمْدَ وَعَلَىٰ  
كِيفَ أَشْفَقَ بِحَمْيَةِ أَلِّ عَلَىٰ

كَثُرَ الشَّكُّ وَالْخُلَافُ وَكُلُّ  
فَتَشَكَّتُ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
فَازَ كَلْبٌ بِحَمْيَةِ أَمْبَحَّةِ كَهْفِيٍّ

اختلاف اور شک بہت زیادہ ہو گیا ہے اور شہرخس بھی دعویٰ کرتا ہے کہ وہ سید ہے رامہ پر ہے اہم ایں نے لا الا اللہ سے تک کیا اور احمد و علیؑ کی محبت سے، اصحاب بھیف کا کہ ان سے محبت کرنے کی وجہ سے کامیاب ہو گیا سپر جلال میں آں میں سے محبت کر کے کیوں نہ کامیاب ہوں گا۔

بان الحمد للہ میں نے بدل پالیا اور رسولؐ خدا کے بعد امیر المؤمنین سیدالوصیین قائد الغزاة الحجمان اسد اللہ الغائب الامام علیؑ بن ابی طیال اور سیدی کی شباب ابل المحبتہ رحمۃ الرّحیمین رسولؐ ابی محمد الحسن ازکی اور الامام ابی عبد اللہ الحسین اور لفظہ اعظمی، سلالۃ النبیوة و ام الامم، معنی رسالت جن حکیف پر موقوف ہو گیف رب الغفر سیدۃ النساء فاطمۃ الزہرا کی پریوی کرنے لگا۔

اماں ملک کے بدلے استاذ الائمه معلم الائمه الامام جعفر الصادقؑ کو اختیار کر لیا امام حسین کی نذریت لے صحیح ترمذی ج ۵ ص ۲۹۶، خصالیں ف ۱ ص ۸، مستدرک الحاکم ج ۳ ص ۱۱۰

سے ذمہ موصیٰ ہو ائمہ المسلمين ہیں اور اولیاء اللہ الصالحین ہیں ان سے تسلک کرنے لگا۔  
 لکھ پاؤں کفر کی طرف پلٹ جانے والے صحابہ جیسے معاویہ عمر و عاص، مغیرہ بن شعبہ الی ہر رہ  
 حکمرہ، کعب الاجبار کے بدلے میں ان صحابہ کو اختیار کر لیا جنہوں نے یقین برے کئے ہے نہ معاویہ  
 کو قوت دنہیں، جیسے حمار یا سر سلامان فارسی، ابوذر غفاری، مقداد بن الاسود، خزینہ بن ثابت، فدو الشہادتین  
 الی بن کعب وغیرہ اور الجیہرۃ افروزہ تبدیلی پر خدا کی حمد کرتا ہوں  
 اور اپنی قوم کے ان علماء کے عوض جنہوں نے ہماری عقولوں کو جامد کر دیا اور جن کی اکثریت نے  
 ہر زمان میں حکماں و سلاطین کی جی حضور کی تکی، ان شیعہ علماء کو اختیار کی جنہوں نے کبھی اجتہاد کا دروازہ  
 پنهانیں کیا اور نہ کبھی اپنی معاملات میں سستی دکھائی۔ اور نہ کبھی ظالم و جاہل اور سلاطین کو پس پختہ سالی کی۔  
 باں منقصب و پیغمبر جیسے سخت افکار جو تناقضات پر عقیدہ رکھتے ہوں، ”کے بدلے آزاد،  
 رہوں کھلے ذہن و دماغ و الی، افکار کو اختیار کر لیا جو جنت و دلیل و برہان پر ایمان رکھتے ہیں“ اور  
 جس کا آج کل کجا جاتا ہے۔ ہم نے اپنے ذہن پر تین سال کے پڑے ہوئے گرد و خبار کو دور کر کے  
 اپنے دماغ کو دھوڑا لیعنی بنی ایمیکی گمراہیوں کے بدلے میں موصیٰ پر صدہ رکھ کر اپنی باتی زندگی کو پاک کر لیا۔  
 خداونما محمد و آل محمد کی ملت پر زندہ رکھا اور ان کی سنت پر مت دے اخھیں کے ساتھ میراث  
 کر کر بیکھر تیرے بھی کا قول ہے: ان ان جس کو دوست رکھتے ہے اسی کے ساتھ محشر ہوتا ہے۔  
 — شیعہ ہو کر میں اپنی اصل کی طرف پلٹ آیا۔ بیکھر میرے باپ اور مچا شجوں نسب کے اعتبار سے بتایا  
 کرتے تھے کوہہمان سادات میں ہیں جو عربی حکومت کی ناقابل برداشت سختیوں سے محروم ہو کر عراق  
 سے فرار کر کے شمال اور قرقیز میں بناہ گزیں ہو گئے تھے۔ اور آج تک ہمارے آثار و بیاناتی ہیں اور  
 شمال افریقیہ میں ہم جیسے بیت سے ہیں جو اشراف بکھلاتے ہیں کیونکہ وہ میں سادات سے ہیں، لیکن وہ  
 لوگ بنی امتیہ و بنی عباس کی بیتوں میں سرگردان ہو گئے۔ اور اب ان کے پاس موائے اس احترام  
 کے جو لوگوں کے دللوں میں اب تک موجود ہے بکھریں۔ خدا کی حمد ہمایت دینے پر ہے۔ شیعہ ہونے  
 پر ہے اور بھارت و بھیرت کے حق پہونے پر ہے۔

# اسباب سنت

جن اسباب کی بنابر میں شیعہ ہوا ہوں وہ قوبیت ہیں، اس مختصرے رسالہؐ ان سب کے  
غیر کرنے کی گنجائش نہیں ہے۔ مرف لعنہ اسباب کا ذکر کرتا ہوں۔

## (۱) خلافت پر

چونکہ اس بحث کو شروع کرنے سے پہلے میں نے قسم کمالی تھی کہ انسیں چیزوں پر اعتماد کروں گا جو فتنوں  
(سی و شیعہ) کے زد دیکھ سمجھوں اور جس کو کسی ایک فرقہ نے لکھا ہے اس کو چھپوڑوں کا۔ اسی اصول پر  
میں نے ابو بکر اور علیؑ میں سے کس کو کس رفضیت ہے تے کے سند پر بحث کی اور یہ خلافت علیؑ کے نے نفس  
محروم ہے جیس کہ شیعہ حضرات کا معونہ ہے یا مخالف کام سُلْطَانِ ثواب و ثریٰ پر موقوف ہے جیس کا اہانت و  
المجاهت کا دعویٰ ہے۔

جو یا نے حق اگر اپنے کو تمام تعلیمات سے الگ کر کے مرف حقیقت کو تلاش کر لگا تو اس کو حضرت  
علیؑ کی خلافت پر نصیل جلتے گی، جیسے بزرگتر کیم کا ارشاد ہے: "مَنْ كَفَرَ مَوْلَاهُ فَهُوَ مُكَلَّهٌ" جب  
آنحضرتؐ محبت الوداع سے واپس آ رہے تھے تو اس حدیث کو ارشاد فرمایا تھا اور اس ارشاد کے بعد یا ہجۃ  
مبادرک باری کی رسم ادا کی گئی اور خود ابو بکر و علیؑ حضرت علیؑ کو ان الفاظ سے تہذیت پیش کی: "البطاب کے  
فرزند مبارک ہو مبارک تم تمام منہین و مورثات کے ملا ہو گئے لہ"

---

لہ مسناً محمد بن مثبل ح مص ۲۸، مترالعالمین للقراءاتی مص ۱۷، مذکرة المؤسس (ابن جوزی) مص ۴۲ (اقریان الحکیم)

اس حدیث پر سنی شیعہ سب کا اجماع ہے اس بحث میں میں صرف اہل سنت کی کتبوں کا حال دے رہا ہوں وہ بھی سب نہیں بلکہ جتنا میں نے ذکر کیا ہے اس کا کئی انچورڈ ہے اگر کوئی تفصیل چاہتا ہے تو وہ علامہ امیتی کی الفیدیہ کا مطہ المحتار کے جس کی اب تک ۱۲ جلدیں چھپ چکی ہیں اس کتاب میں مصنف نے صرف ان رادیوں کا ذکر کیا ہے جو اہل سنت والجماعت کے یہاں ثابت ہیں۔

اب رہی یہ بات کہ حقیقت میں ابو بکر کے انتخاب پر اجماع ہو گیا تھا اور اس کے بعد محمد میں ان کی بیعت کی گئی تو وہ صرف عموی ہی عوامی ہے اس پر دلیل نہیں ہے کیونکہ جب حضرت علی، حضرت عباسؑ، تمام نبی باشم امام بن زید زیر سلان فارسی ابو ذئب غفاری مقداد بن اسود، عمر یا سرحد لغیہ یمانی، خزکیہ بن ثابت، ابو بردیدۃ الاسلامی، البراء بن عازب، ابی ابن کعب، سہیل بن حنفی، سعد بن عبادہ، ابو الیوب الفارسی، جابر بن عبد اللہ، فالد بن سعید اور ان کے علاوہ بہت سے صحابہ نے حصت سے انکار کر دیا ہے تو خدا کے بندو! اب اجماع کھاں رہا؟ حالانکہ اگر صرف حضرت علیؑ کی بیعت نہ کرے تو بھی بات اجماع پڑھن کے لئے کافی تھی کیونکہ بالغین اگر رسولؐ کا طرف سے علیؑ کے لئے نہیں تھی تو خلافت کے تباکندہ یہی طریقہ حال وہ تھے۔

حضرت ابو بکرؓ کی بیعت بغیر کسی مشورہ کے ہوئی ہے بلکہ لوگ متوجہ ہی نہیں تھے خصوصاً اہل محل و عقد کو تپہی نہیں چلا کر بیعت ہو گئی جس کا عمل مسلمین کرتے ہیں کیونکہ لوگ تو رسولؐ کی تحریز تکھیں میں مشغول تھے صورت حال یہ ہوئی کہ مدینہ والوں کو دفعہ اپنے نبیؑ کے منے کی اطلاع ہوئی اور وہ (البغیہ حاشیہ متفوہہ کذبۃ الشنة) الریاض التفرقة (طبری) ج ۲ ص ۱۶۹، کنز العمال ج ۲ ص ۳۹، السدایہ و المختاری (ابن کثیر) ج ۵ ص ۲۱۲، تاریخ ابن حیث کرج ۲ ص ۵، الفیری رازی ج ۲ ص ۶۳، الحادی لتفاوی (رسیو طی) ج ۱ ص ۱۱۲

له طبری، ابن اثیر، تاریخ الخلف، تاریخ الغمیس، استیعاب، بلکہ جن لوگوں نے بھی ابو بکرؓ کی بیعت کا ذکر کیا ہے۔

لگ ابھی رونے پڑنے میں سمجھے کہ لوگوں سے زبردستی بیعت لے لی کی تھی اور اس زبردستی کا ثبوت اس واقعے سے بھی ملتا ہے کہ لوگوں نے حضرت فاطمہؓ کے گھر کو جلا دینے کی دھمکی بھی دی کہ بیعت نہ کرنے والے نہ سکھ تو ہم اس گھر کو اگ لکھا دیں گے۔ پھر آپ ہی بتائے ایسی صورت میں یہ بات کیسے بھی جاسکتی ہے کہ ابو بکر کی بیعت لوگوں کے مشورہ اور اجماع سے ہوئی ہے؟ خود حضرت عمر کا فرمان ہے: ابو بکر کی بیعت بغیر سچے سمجھی عمل میں آگئی ہے خدا نے مسلمانوں کو اس کے شرے بچالا اب اگر کوئی اس کرے تو اس کو قتل کر دو۔ (دوسری روایت میں ہے) جو اس قسم کی بیعت کے لئے دعوت دے اس کو قتل کر دو! اپنی معلوم ہوا کہ نہ تو ابو بکر کی بیعت (صحیح) ہوئی ہے اور نہ ان لوگوں کی جھنوں نے ان کی بیعت کی ہے۔

ایک بیعت کے لئے حضرت علیؓ فرماتے ہیں: خدا اسی قسم ابو قحافہ کے بیٹے (ابو بکر) نے زبردستی صحیح نام کر خلافت کی قسمیں اپنی ہے حالانکہ ابو بکر جانتے ہیں خلافت کھیلے میں ایسا ہی ہوں جیسے وہ لوہا جس کے چاروں طرف حکمی کا پاٹ مgomدار ہتا ہے مجھ سے سیلاہ (علم) جاری ہوتا ہے اور میرے ملندی (مرتب) تک پہنچے پواز نہیں کر سکتے۔

قبيلہ الفارکے سردار سعد بن عبادہ بیان کرتے ہیں ہتفہ کے دن ابو بکر و عمر نے انصار پر جووم کر دیا میں نے بڑی کوشش کی کہ ان کو خلافت سے روک دوں اور دور کھوں لیکن مریض ہونے کی وجہ سے میں ان کا مقابلہ نہ کر سکا! اور جب الفارکے ابو بکر کی بیعت کی تو سعد نے کہا: خدا کی قسم میں کسی بھی تمہاری بیعت نہ کروں گا ایساں تک کہ میرے ترش میں جتنے تیر میں سب تم پر زخم چلا دیں اور لپنے تیزوں کی انیوں کو تمہارے خون سے خفاب نہ کروں اور جب تک میرے ہاتھوں کی قلت باقی ہے اس وقت تم پر تلوار سے جلد نہ کروں اور اپنے خاندان و قبیلہ کے ساتھ تم سے جنگ نہ کروں۔ خدا کی قسم اگر انہوں کے ساتھ جن کسی بھی تمہارے شرک ہو جائیں تو بھی تمہاری بیعت نہ کروں گا۔ ایساں تک کہ اپنے خدا کے سامنے پیش ہوں۔

لئے تاریخ المخلقا (ابن قتيبة) ح ۱۷۲ گلی ۱۳۰۰ ہے شرح نسب البانف (محمد عبدة) ح ۱۶۱ خطاً شفاعة

چنانچہ جماعت مد نو ان کی جماعت میں شریک ہو سکتے تھے زان کے ساتھ جماعت پڑھتے تھے۔  
زان کے ساتھ مجھ کرنے تھے (یہ بھی احتمال عمارت ہے کہ زان کے ساتھ اٹھنے بھی نہ تھا)  
اور سعد کو کچھ مدد کامل گئے ہوتے تو ان سے جنگ سے پچھے رہتے اور اگر کوئی ان سے ان لوگوں  
کے ساتھ جنگ کرنے پر بیعت کرتا تو وہ باقاعدہ جنگ کرتے جناب بعد اپنے اسی حال پر باقی رہے

- یہاں تک کہ شام میں زمان خلافت عمر میں وفات پائی لمبی بیعت  
جب خود بقول عمر بن جہون نے اس بیعت کے ارکان مضبوط کئے تھے "یاک ناگہی بیعت  
تھی جس کے شرے خدا نے مسلمانوں کو بھالی۔ اور اس بیعت کو صریح مسلمانوں کا کیا حال ہو گیا۔
- جب یہ خلافت بقول حضرت علیؓ جو اس کے شرعی مالک تھے "لهمقیں تھیں یعنی ابو بکر نے  
اپنے جنم پر اس فتنے کو صحیح نام کرفت کر دیا تھا۔
- جب خلافت بقول سعد بن عبادہ جہون نے مرتبہ دم تک ان لوگوں کے ساتھ جماعت حپڑو  
دی تھی "فلمن تھی۔

● جب یہ خلافت کی بیعت غیر شرعی تھی کیونکہ الہام حباب اور خصوصاً نبیؓ کے چاندنے اس سے کذ کرنی کی تھی،  
تو پھر ابو بکر کی خلافت کی صحت پر کوئی سکی دلیل ہے؟ — صحیح جواب نویسے کہ الہامت والجماعت  
کے پاس اس کا کوئی جواب نہیں ہے — لہذا اس سلسلہ میں شیعوں ہی کا قول درست ہے کہ خدا ابنت والجماعت  
کے تزویک کی حضرت علیؓ کی خلافت پر اپنے موجودے والہام حباب نے صحابہ کی عنزت دا آبرو پہنانے کے لئے  
اس لفڑی کی تاویل کی ہے! اس نے الفاضل پسند عامل شخص کے لئے اپنی کو قبول کرنے کی وجہ میں علاوہ کوئی پارہ نہیں  
ہے خصوصاً اگر اسے واقعہ کے متعلقہات کا علم موجود ہے۔

## (۲) فاطمہ کا ابو بکر سے اختلاف

اہ ناسخ الخطفاء، ج ۱، ۱۷۱ اے ملاحظہ فرمائی، السفید والخلافة (عبد القاج) سفیہ (محمد فاضل نظر)

فریضیں کے بیان یہ موضع بھی متفق علیہ ہے اگرچہ کوئی منصف و عاقل اس کا اعتراف نہ کبھی کرے کہ ابو بکر نے حباب شیدہ پڑھ کیا ہے تب بھی ابو بکر کی غلطی مانے بغیر چارہ نہیں ہے، کیونکہ شخص بھی اس انک داشت ان کو پڑھیں اس کو علم۔ فرضیں ہو جائے کہ اگر ابو بکر نے جان بھجو کر حباب زہر کو اذیت دی ہے اور ان کو حبلاً بیاۓ تاکہ حباب معصومہ حدیث غدر وغیرہ سے اپنے شوہر کے استحقاق خلافت پر استدلال نہ کر سکیں، (کیونکہ اگر آج ابو بکر فیک میں جناب معصومہؐ کو سچا مان لیتے تو کل شوہر کی خلافت کے دعویٰ پر بھی سچا مانا پڑتا اس نے جان بھجو کر بنت رسولؐ کو جمعہ نما کیا ہے تھی) اور اس بات پر بیت سے قرآن بھی موجود ہیں مثلاً مورخین نے لکھا ہے: حباب فاطمہ خود انعام کی محلہ میں پرکشیدے این عجم کی نصرت و بیعت کے لئے لوگوں کو بلا تی تھیں اور لوگ بجدیدی کرتے تھے: بنت رسولؐ اب تو ہم نے اس شخص (ابو بکر) کی بیعت کر لی ہے اگر آپ کے شوہر ابو بکر سے پہلے ہمارے پاس ل جاتے تو ہمیں کسے ملا وہ کسی کی بھی بیعت نہ کرتے! اور حضرت علیؓ فرماتے تھے کیا میں رسولؐ کے جنازہ کو گھر میں چھوڑ دیتا کفن و دفن نہ کرتا ہو لوگوں سے اپنی سلطنت حکومت کی خواہش کرتا ہو اور حباب فاطمہؐ ان لوگوں کے جواب میں سمجھتی تھیں: ابرا الحسنؓ نے وہی کی جوان کو کرنا چاہئے تھا! ان لوگوں نے جو کچھ کیا ان سے خدا سمجھ گا لہ۔

اگر ابو بکر نے پرب غلطی یا اشتیاہ کی وجہ سے کیا ہوتا تو حباب فاطمہؓ سماں کا مطمئن کر دیں۔ لیکن وہ اتنا ناراض تھیں کہ مرتے مرتبے مرگیں مگر ان دونوں سے بات بھی نہیں کی کیونکہ ابو بکر نے ہر مرتبہ آپ کے دعویٰ کو رد کر دیا تھا۔ نآپ کی حضرت علیؓ کی کسی کی بھی گواہی قبول نہیں کی ان تمام باتوں کی وجہ سے جناب معصومہ اتنا ناراض تھیں کہ اپنے شوہر کو صہیت کر دیا تھا۔ مجھے رات کو چکے سے دفن کر دینا اور ان لوگوں کو میرے جنازے پر نہ آنے دینا۔

اب حب کیلات کو دفن کرنے کی اگنی سے تو عرض کرنا چلوں کہ میں جب بھی مریغہ گی تو بڑی لے۔ تاریخ المخلفا، (ابن قتیبه) ج ۱ ص ۱۹ شرح نسب الحباد (مقتلی) بیعت ابی بکر۔  
لئے سخاری ج ۲ ص ۲۶ مسلم ج ۲ ص ۲، بات لانورث مارتکاہ صدقۃ۔

کو شش اس بات کے لئے کی کہ کچھ حقیقوں کا پتہ چلا سکوں چنانچہ میں نے درج ذیل نتائج کا انکشاف کیا تا لاحظہ فرمائیے :

(۱) جناب فاطمہؓ کی قبر مجبوں ہے کوئی نہیں جانتا چاہا ہے ہے بعض کا خیال ہے تجوہ موجود ہے، بعض کا لفڑی ہے کہ جو جنمی کے مقابلہ میں جواب کا گھر تھا۔ اسی میں دفن ہیں کچھ لوگوں کا عقیدہ ہے کہ جنت البیتع میں اہل بیتؓ کی قبروں کے نجع میں ہے لیکن صحیح جگہ کی تشخیص یہ لوگ بھی نہیں کر سکتے۔ اس میں اس تینجہ پر پہنچا کر جناب فاطمہؓ کا مقصد یہ تھا کہ مسلمانوں کی نسل یہاں کے آخر کیا ہے کہ جناب فاطمہؓ نے لانے شور کو وصیت کی کہ ان کورات کی تاریخی میں پھرے دفن کر دیا جائے اور ان لوگوں میں سے کوئی آپ کے جانے پر آئے! اس طرح ممکن ہے کہ تاریخ کا مطالعہ کرنے والے مسلمان کو بعض چوکھا دینے والے حقائق کا پتہ مل جائے۔

(۲) دوسرا نتیجہ میں نے یہ لکھا لازمی عثمان بن عفان کے قبر کی زیارت کرنے والے کو کافی رفتہ طک کرنے کے بعد لقیع کے آخر میں ایک دیوار کے نیچے جا کر قمر ملتی ہے اس کے بخلاف اغلب صحابہؓ لقیع میں داخل ہونے کے بعد ہی ان کی قبریں مل جاتی ہیں۔ یہاں تک کہ مالک بن انس جو تبع تابعین سے ہیں۔ اور ایک مشہور مذہب (مالکی) کے سربراہ ہیں ان کی بھی قبر ازدواج رسولؐ کے قریب ہی ہے اور اسے مودودین کی یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ عثمان تھوڑی کوک میں دفن کیا گیا ہے جس کو کب نیوڈیلوں کی زمین پر جب مسلمانوں نے عثمان کو لقیع رسولؐ میں دفن نہیں ہونے دیا تو ان کے درستاء نے محیر احمد کوک میں دفن کیا (۱۰) پھر سچی وہیں پہنچاں کا خیر تھا۔

پھر حب معاویہ تخت خلافت پر پہنچا تو اس نے سپردیوں سے اس زمین کو خرید کر لقیع میں شامل کر دیا تا کہ عثمان کی قبر بھی لقیع میں کہی جانے لگے جو شخص بھی لقیع کی زیارت کرے گا اپنے حقیقت واضح ہو جائیگی۔ مجھے تو اس سے زیادہ تعجب اس پر ہے کہ جناب رسولؐ خدا ملکی ہونے والی سب سے پہلی تھیت جناب فاطمہؓ کی ہے کیونکہ سب سے زیادہ فاصلہ جو بتایا جاتا ہے وہ چھ مہینے کا ہے لیکن وہ لانے پر باپ کے سپردیوں دفن نہیں ہو سکیں پس جناب فاطمہؓ اپنے باپ کے سپردیوں میں دفن نہ ہو سکیں حالانکہ اپنے وصیت کر دی تھی کہ

مجھے حسکے سے دفن کر دیا جائے تو اگر امام حسن اپنے جس کے سپلوا میں دفن نہ ہو سکیں تو تعجب کی بات نہیں ہے کیونکہ جب امام حسن اپنے بھائی امام حسن کا جنازہ لے کر ائے کہ پلوٹے رسول میں دفن کر دیا جائے تو امام المؤمنین عالیہ اس کو درکنے کے لئے خمر پر سوار ہو کر اُمیں اور رضیخانجی محج کر کہہ رہی تھیں : میرے گھر میں اس کو دفن نہ کرو جس کو میں دوست نہیں رکھتی اس منع کرنے کا نتیجہ یہ ہوا کہ بھی امتحاد بنی شام صرف باہر کر کھڑے ہو گئے اور ایک دوسرے پر ملے کھیدے آمادہ ہو گئے لیکن امام حسن نے عائشہ سے بھائیں لپنے بھائی کے جنازہ کو طاف کر اس کے لقچ میں دفن کروں گا کیونکہ امام حسن نے صحت کر دی تھی کہ میرے سسلہ میں ذرہ برابر بھی خون زبایا جائے اسی موقع پر ابن عباس نے لپنے

مشہور اشعار کے ہے  
**مجھکت تعلقت + دلوعشت قہیکت + لله الشَّهْ وَالثَّمَنُ + وَفِي الْكُلِّ لِعْنَتُ**  
 تم اونٹ پر مجھ پھی ہو (جنگ جبل کی طرف اشارہ ہے) اولاً (خمر پر بھی ہوا امام حسن کا جنازہ رکنے کے لئے عائش خمر پر بھی کر آئی تھیں) اگر تم زندہ رہ گئیں تو بھائی پر بھی بھیوگی تمہارا حصہ تو میں سے ہے مگر تم نے پورے میں تصرف کر لیا لہ خوفناک حقائق میں سے ایک تمعن حقیقت یہ بھاگ ہے اس گھر میں ہر بیوی کا حصہ ہے پھر پورے گھر پر عائش کو کیا حق سخاکار وہ منع کریں ؟  
 اور حب بنتی کا کوئی وارث ہی نہیں ہوتا جیس کہ ابو بکر نے بھا اور اسی بنیاد پر جناب فاطمہ کا حق نہیں دیا تو پھر ابو بکر کی بیٹی کو نبی می کی میراث کیسے مل رہی ہے ؟ کیا امران میں الرسی کوئی آیت ہے جو بیاناتی ہو کہ بیٹی کو میراث نہیں ملتی مگر بھوی کو ملتی ہے جیسا سیاست نے ہر جنگ کو اٹ بلٹ دیا تھا بیٹی کو کچھ نہ ملے کہ بھوی کو سب کچھ دی دیا گیا ؟

بعض موڑ خیں نے یہاں پر ایک لمحپ قصر لکھا ہے اور جو کچھ وہ میراث سے متعلق ہے اس  
لئے اس کا ذکر کر دینا نامارک ہے۔ ابن الجدید معتزلی رنج البلاعہ کی شرح میں فرماتے ہیں:  
 لئے شوہر کے ترک میں سے بیوی کو اٹھاں حصہ ملتا ہے جب شوہر صاحب اولاد ہو اور رسول خدا کی نوبیوں میں تو ترک سے جو اٹھاں حصہ ملتا اس میں تمام بیویاں شریک ہوتیں یعنی انہوں حصہ کا ہر ایک کو ملے، ملے (نہیں اگر وہ بھوی)

حضرت عثمان کے زمانہ خلافت میں عالیہ و حفصہ عثمان کے پاس آئیں اور ان سے کہا رسول خدا کی  
سربث ہم دونوں میں تقسیم کر دیجئے۔ عثمان شیک لگائے مجھے تھے یہ سنتے ہی مٹک سے مجھ گزار  
فائزہ کو مخاطب کرنے ہوئے بدلے تم اور یہ جو بھی ہیں دونوں ایک امرابی کوئے کرتے ہیں جو اپنے  
بیشاب سے ہمارت کرتے ہے اور تم دونوں نے گواہی دی کہ رسول خدا نے فرمایا، ہم گرفہ ابی، کسی کو  
وارث نہیں بناتے! اب اگر واقعاً رسول کسی کو وارث نہیں بناتے (یعنی رسول کا کوئی وارث نہیں ہے)  
تو تم دونوں رسول کے بعد کیا مل گئے آئی ہو؟ اگر رسول کا وارث ہوتا ہے تو تم لوگوں نے فاطمہ کو  
ان کے حق سے کیوں روکا، عالیہ اپنا سامنے کر رکھیں اور وہاں سے غفرنگی حالت میں نکلیں، اور  
فرما۔ نعش کو قتل کر دو یہ تو کافر ہو گیا ہے لہ

## (۲) عالیٰ کی پیروی اولیٰ ہے۔

میرے شیعہ ہونے اور آبا اوجاد کے ذریب کو جھوڑ دینے کا ایک سبب حضرت علیٰ اور ابو بکر  
کے درمیان عقلیٰ قتلیٰ دلیلوں سے موافذ کرنا ہے۔ میں اس سے پہلے بھی لکھو جھکا ہوں کہ میں مرد  
اسی اجتماع کو قابل بھروسہ سمجھتا ہوں جس پر سنیٰ و شیعہ دونوں متفق ہوں، اس اعتبار سے جب ہی نے  
فریقین کی کتابوں کی محض کالا تو یہ دیکھا کہ صرف علیٰ بن ابی طالب کی خلافت پر اجماع ہے سنیٰ و شیعہ  
و فیصل ان معاد کی بنابر جو دونوں کے بیان ہیں حضرت علیٰ کی نامامت پر متفق ہیں اور حضرت ابو بکر  
کی خلافت کو صرف سنیٰ مسلمان ہیں سلیم کرتے ہیں جسراست ابو بکر کی خلافت کے بارے میں حضرت  
عمر کا قول ہم پہلے بھی نقل کر آئے ہیں۔

بہت سے حضرت علیٰ کے فضائل و مناقب بکرشید ذکر کرتے ہیں ان کی سند ہے ان کا حقیقی و جزو  
(تفہیح کشیہ گذشتہ) رعنانہ کا حق صرف ہے جو کلخوں سے پردے پر قبضہ جاتی تھیم لے شرح ابن الجدید ۱۷ اعلیٰ ۲۲۶

اور اہل سنت کی معبریں بول سے ثابت ہے اور اتنے زیادہ طریقوں سے ثابت ہے کہ شک کی وجہ  
تک رسائی ہی نہیں ہے۔ حضرت علیؓ کے فضائل کو صحابی کی ایک جماعت فخر نے نقل کیے۔ احمد بن  
قونیتے ہیں مجتبی فضائل حضرت علیؓ کے آئے میں کسی صحابی کے لئے نہیں آئے میں لئے فخر ہامیں  
نہیں۔ ابو علیؓ نبی پوری کچھ ہے میں، جتنی اچھی سندوں کے ساتھ حضرت علیؓ کے مناقب وارد ہوئے میں  
کسی بھی صحابی کے لئے نہیں وارد ہوئے ہیں۔ لئے

آپ اس بات کو ذہن میں رکھیں کہ بنی اسرائیل نے مشرق سے لے کر مغرب تک لوگوں کو حضرت پر نعمت  
کرنے ان دو برس شتم کرنے ان کی فضیلت کا ذکر نہ کرنے پر محظوظ کر کھا سکتا، حد یہ بھی کہ کسی کو اجازت  
نہیں کہ علیؓ نام رکھے لیکن ان تمام باتوں کے باوجود حضرت علیؓ کے اتنے فضائل و مناقب مذکور ہیں، اسی  
لئے امام شافعی کہتے ہیں مجھے اس شخص پر بیت زیادہ تعبیر ہے جس کے فضائل و مناقب مذکور ہیں،  
دوستوں نے خوف کی وجہ سے چھپا لیتے زیادہ محتاط مذکور ہیں جن سے مشرق و مغرب پر ہیں،  
اسی طرح میں نے حضرت ابو بکر کے سند میں بھی فرمائیں کہ کتنوں کو حجاج مارا یعنی خدا میں امتحان  
جو حضرت ابو بکر کو حضرت علیؓ پر ترجیح دیتے ہیں ان کے بیان بھی حضرت علیؓ کے فضائل کے براء فضیلت  
والی ہیں نہیں بلیں، اس کے علاوہ ابو بکر کے فضائل کی جزو و اہیں موجود بھی ہیں وہ تاریخی کتنوں میں یا تو  
ان کی بیشی عالیہ سے ہیں جن کا موقف حضرت علیؓ کے ساتھ کی تھا، دنیا جانی سے اس لئے انہوں نے  
اپنے بات کو اونچا ثابت کرنے کے لئے اپنی زندگی صرف کردی اور فرضی روایتوں سے فضیلت ثابت  
کرنا چاہیے اور یا ابو بکر کی فضیلت کی روایات عبداللہ بن عمر سے نقل میں یہ حضرت بھی حضرت علیؓ کے  
جانی و مندوں میں سترے ان کا عالم پر تھا کہ ساری دنیا نے حضرت علیؓ کی بیعت کر لی تھی مگر آپ نے حضرت

الست کی علی القیمین (اکم) ج ۲ ص ۱۰، مناقب بن حواری (ص ۱۹)، تاریخ المخلف (سریطی) ص ۱۶۸،  
الموعن الحمد لابن حجر الشمشی ص ۲۲، تاریخ بغداد ج ۲ ص ۶۲، شواب البشیری (حسکانی) ج ۱ ص ۱۹  
لہ الریف الفقرة (طبری) ج ۲ ص ۲۸۲، صوات عن محرقة (ابن حجر)، ص ۱۱۸،

علیٰ کی بیوت نہیں کی۔ اس کے برخلاف آپ نے زین العیون کی بیوت اس کے باخواں پریس بارل پچھے کے کمیے تفصیل کے لئے تاریخی کتب میں پڑھنے مترجم اور آپ (عبداللہ بن عمر) فرمایا کرتے تھے رسول خدا کے بعد افضل ان اس ابو جگر تھے ان کے بعد عمار کے بعد عثمان تھے اس کے بعد کسی کو فضیلت نہیں ہے سب می برابر کے ہیں لہ

آپ نے نور فرمائی اس کا مطلب یہ ہوا کہ حضرت علیٰ بازاری لوگوں کے برابر تھے حضرت علیٰ کے لئے نکوئی فضل نہیں، فضیلت! آخر یہ عدالت کس دنیا میں رہتے تھے ان کو قوانین کا پیر ہی نہیں جن کو اعلام امت اور ائمماً نے تحریر کیا ہے کہ حسن سندوں کے ساتھ چھوٹی فضیلت کی روایات علیٰ کے لئے میں کسی صحابی کے نہیں ہیں میں کیا عبد اللہ بن عمر نے حضرت علیٰ کی ایک بھی فضیلت نہیں سنبھالی تھی؟ ابھی کسی بھی سنبھالی اور یاد بھی نہیں لیکن سیاست کی دنیا عجیب ہوتی ہے ۷

(خود کا نام جنزوں رکھ دیا جزوں کا خرد + جوچا ہے آپ کا حسن کر شو راز)

عائزہ عبد اللہ بن عمر کے علاوہ جن لوگوں نے ابو جگر کی فضیلت بیان کی ہے ان کے سامنے کامیابی پڑھنے عمر و بن العاص ابو ہریرہ، اعراف، عکبر و غیرہ میں اور تاریخ کتابیات میں ہے کہ یہ حضرت علیٰ کے دشمن تھے اور ان سے کبھی لوحجا رول سے جنگ کرنے تھے، کبھی کسی کاری سے اور یہ بھی زہر تو حضرت علیٰ کے دشمنوں کے لئے فرمی میں جعل کیا کرتے تھے، امام احمد بن حیبل سمجھتے ہیں، حضرت علیٰ کے بہت نیا و دشمن تھے اور شہزادے بیت کوشش کی کوئی طرح علیٰ میں کوئی عیسیٰ فلاں کر لیں مگر ناکامیاں رہے تو یہ لوگ حضرت علیٰ کے اس دشمن کے پاس آگئے جس نے حضرت علیٰ سے ہرب قفال کیا تھا اور اپنی مکاریوں کی بنا پر اس کی تعزیزیں کرنے لگے تھے لیکن خدا کا اعلان ہے: إِنَّمَا يُكْيِنُونَ كَيْدَهُمْ وَلَيَذَكَّرَ مَفْعُلُ الْكَافِرِينَ أَمْ هُنْ لِمَنْ هُمْ بِهِمْ بَرَاءُ ۚ ایضاً اعلان ہے: میں اور میں اپنی تہذیب کر رہا ہم اس لئے کافروں کو مہلت دے بس ان کو ختمی دے دینا بلکہ کفار اپنی تہذیب کرے میں اور میں اپنی تہذیب کر رہا ہم اس لئے کافروں کو مہلت دے بس ان کو ختمی دے دینا لہ مسیح بن یحییٰ حج ۲۲ مصوعہ البری ۱۹۹ صفحہ ۲۲ تاریخ المحدث، (بیانی) ص ۱۹۹، صراحت محفوظ ابن حجر، ص ۱۲۵۔ لہ پا ۸، آیت ۱۵۱۶

سی مہلت دو۔

یعنی پروردگار عالم کا معجزہ ہے کہ مسلسل چھ سو سال حضرت علی اور آل علی کی نماف حکومت کے بعد بھی حضرت علی کے فضائل موجود ہیں میں چھ سو سال اس لئے تکہر رہا ہوں کہ بھی بھی بعض حضرات میں قتل ایں بیت کے سلسلہ میں اپنے اسلاف بھی امیت سے کھم نہیں تھے بلکہ دو ہائچا گئے تھے ابو راس ہمدانی ان کے بارے میں بھنتی ہے

مَا نَأَلَ مِنْهُمْ بِنُو حَرْبٍ وَلَا نَعْطَثُ + تَلَاقَ الْجَرَكُ وَرَالْأَدُونُ فَلَيَكُمْ  
كَمْ عَدَدَ لَكُمْ فِي الدِّينِ وَأَفْحَمَةُ + وَكَمْ دِيمٌ لِرَسُولِ اللَّهِ عَنْدَكُمْ  
أَنْتُمْ لَهُ شَيْءَةٌ فِيهَا تَرَوْنَ وَ فِي + أَطْفَارِكُمْ مِنْ بَنِيَّ الطَّاهِرِينَ دَمْ

(ترجمہ) جن آئیں آل محمد کو بت سایا ان پر ظالم کے پاڑ توڑے اے منی عس! بنی اسری کے مظالم آل محمد پر چلے بخت زیادہ ہوں تمہرے بھر بھی کم میں، تم نے دین کے بارے میان کے ساتھ کتنی ہی فرم صاف صاف غداری کی۔ بھیڑے پہنچے بہنے کئے خون کا قاصص رسول حملہ کے پاک ہے لظاہر تمہرے پنے کو آل محمد کا شیعہ کھتے ہو لیکن محمد کی اولاد طاہرین کا خون تمہارے ناخنوں میں اب تک ہے۔ ان تمام تاریخوں کے باوجود جب اسی صیہنی حضرت علی کی فضیلت میں ہیں تو یہ صرف خدا کام ہے اولاد کی جنت بالغتے ہے۔

ابو بکر باوجود بھی خلیفہ اول تھے اور اتنا اثر و فنود رکھتے تھے اور اموی سلطان باوجود بھی ابو بکر عمر عثمان کے تھے میں روایت کرنے والوں کا من متوہل ہے بھروسہ تھے ان کے نے مخصوص عطاۃ و ثروت میں کہا جائیں کہ اس کے باوجود کہ ابو بکر کے نے فضائل و مناقب کی جملی حدیوں کی بھرا کر دی گئی تھی اور ان سے رسم کے صفحات سیاہ کر دئیے گئے تھے۔ مگر ان سب ماائق کے باوجود "حضرت علی کی شان میں اتفاقیت کی جواہاریت میں ان کا عنصر عرضی بھی ابو بکر کے نہیں ہے اسی کے ساتھ ساتھ یہ بھی بلا خطا فرمایا ہے کہ ابو بکر کی شان میں فعل کی جانی والی روایات کی اکاعدیل کی جائے تو تاریخ نے جوانہ کے تناقضات لکھ چکے میں ان کے ساتھ یہ روایات جمع ہی نہیں ہوتیں اور نہ عقل و شرع ان کو قبول کر سکتی ہے۔

حدیث کو زدن ایمان الی بکر بایمان استی لزجع ایمان الی بکر کے سلسلہ میں حیر سبی سمجھی بحث کر جا چکے ہے لیکن مزید سنئے۔

● اگر رسول خدا کو معلوم ہوتا کہ ابو بکر کا ایمان اس درجہ کا ہے تو ابو بکر کے لئے گواہی دینے سے انکار نہ کرتے بلکہ جس طرح شہدت اٹھی ہے گواہی دی تھی ان کے لئے سمجھی گواہی دستی اور پذیر فرمائے کر مجھے نہیں معلوم میرے بعد تم کی کی کرو گے؟ جس پر ابو بکر بہت ردعے نکھلے

● اگر رسول خدا کو معلوم ہوتا کہ ابو بکر کا ایمان اس درجہ کا ہے تو عصیٰ کو بخیج کر ان سے سوڑہ برات کی شیخ کو روک نہ دستی ہے لئے

● اگر رسول خدا کو معلوم ہوتا کہ ابو بکر کا ایمان نظر جم کا ہے تو خیر میں علم دینے کے لئے زفولتی سکل میں ای شخص کو علم دوں گا جو خدا اور رسول خدا کو دوست رکھتا ہو گا اور خدا اور رسول اس کو دوست رکھتے ہوں گے، کارہہ کا، غیر فرار ہو کا خدا نے اس کے دل کا امتحان لے لیا اس کے بعد حضرت علیؑ کو علم دیا ابو بکر کو نہیں دیا گئے بلکہ اگر خدا کو معلوم ہوتا کہ ابو بکر کا ایمان اس درجہ کا ہے یا کہ ابو بکر کا ایمان پوری امت محمدؐ کے ایمان سے زیادہ ہے تو حس و قت انہوں نے بھی کی آواز پر اپنی آواز بن کی تھی خدا ان کے اعمال کے جعل کر دیے جانے کی محکملی دیتا گئے

● اگر علیؑ اور ان کے پردوکاروں کو معلوم ہوتا کہ ابو بکر کا ایمان اس درجہ کا ہے تو یہ لوگ کمھی بھی ابو بکر کی بیعت سے انکار نہ کرتے

● اگر فاطمہؓ کو ایمان ابو بکر کا اور زدن معلوم ہونا تو ان پر غصہ بکٹ ہوتیں ان سے بات چیت نہ بند کر سکتیں ان کے سلام کا جواب دیں ان کے لئے ہر ہناء کے بعد بدعا نہ کرنیں، ان کو لئے جزاً لے مطلقاً امام بالک ج ۲۱۹، مختاری و ادبی ص ۲۱۰، لہ ترمذی ج ۴، ص ۲۲۹، مسننا محمد ج ۲۱۹ ص ۱۸۳، منظک حکم ج ۲، ص ۱۵۷، صحیح سلم با فضائل صالحی ابن ابی حیان، لہ بخاری ج ۲، ص ۱۹۸

میں شرک نہ ہوئے دست کی وصیت نہ کر تھیں لہ

نحو اب ابکر کو اپنے ایمان کی اس بلندی کا علم ہوتا تو چاہے فاطمہ کے گھر میں لوگ جنگ ہی کرنے کے لئے کٹھا ہوتے ہوتے اور دروازہ پنڈ کرنے ہوتے جب بھی یہ فاطمہ کے گھر کو کھدا نے کل کشش کرتے فوجدارہ اسلامی کو اگلی سی جیلا یا نہ ہونا، سفید میں قلادہ بیعت عمر را ابو عبیدہ کے گردان میں دال دیا ہوتا ہے اور اگر ابو عبیدہ کا ایمان اتنا ذہنی ہوتا جو پرنسی امت کے ایمان پر بھاری ہوتا تو اپنی عمر کا خوبی ہوتا ہے اور اگر ابو عبیدہ کا ایمان اتنا ذہنی ہوتا جو پرنسی امت کے ایمان پر بھاری ہوتا تو اپنی عمر کا خوبی ہوتا ہے اس کا سامنہ جو اقدامات کے ہیں ان پر اور غما، اسلامی کے جلا نے پر اور خلافت کا عہدہ لمحات میں فاطمہ کے سامنہ جو اقدامات کے ہیں ان پر اور غما، اسلامی کے جلا نے پر اور خلافت کا عہدہ سنبھالنے پر نادم اور پیمانہ زبردستے اسی طرح یہ تباہ کرنے کا شیخ میں ملکیتی ہوتا، کاش میں باال ہوتا کاش میں بشرت ہوتا، سوچی کی ایسے شخص کا ایمان پرنسی امت اسلامیت کے برابر ہے سکتے ہے؟ نہیں اچھا سیکھ پرنسی امت اسلامیہ پر بھاری ہو۔

اب آپ نے اس حدیث کو لیجئے کوئنْ مَعْذِلًا خَلِيلًا لَا تَخَدَّى أَبَا يَكْعَبَ خَلِيلًا۔ اگر میں کسی کو خلیل بنانا ترا ابو عبیدہ کو خلیل بنانا۔ یہ بھی اپنی حدیث کی طرح یہ کس ہے۔ بحیرت سے پہلے بکار میں جب مولاخاۃ صخریٰ رسول نے قرار دی ہے اور بحیرت کے بعد مدینہ میں جب انحضرت نے الفرار و مهاجرت میں مفاہمات قرار دی ہے جس کو مفاہمات کبیریٰ کہا جاتا ہے ان دونوں میں ابو عبیدہ کو جمال خلیل کے سبق پر سمل آنہ نہ ان کو کیوں اپنا بھائی نہیں بنایا؟ دونوں ہی موقعوں پر رسول کو مر من حضرت علیؑ کو کیوں اپنا بھائی قرار دیا؟ اور فرمایا: اے علیؑ تم دنیا و آخرت میں جیسے جان بھرا گے ابو عبیدہ کو کیوں محروم قرار دیا؟ آخرت کا بھائی دن آخرت کا خلیل کچھ بھی کوئی نہیں بنایا۔ میں اس سمجھت کو جمل نہیں دیا چاہت۔ لیکن اپنی دو عذریوں پر انھا کرتا ہوں جو کتنے اہل سنت والی گھروں میں موجود ہیں۔ رے شیعہ تو وہ ان جمیتوں کو بالکل مانتے ہی نہیں۔

الامانة والسيارة (ص ۱۲۰)، رسائل المحافظ (ص ۱۲۰)، علام الفاروق (ص ۱۲۱۵) تلمذ مرجح طبری (ج ۲ ص ۱۵۵)

الامانة والسيارة (ص ۱۷۸)، تاریخ مسعودی (ج ۱ ص ۲۱۰) کہ تذكرة الحوام (ابن جوزی) (ص ۲۳)

تاریخ دمشق (ابن عکر) (ج ۱ ص ۱۰)، المذاقب (نوازی) (ص ۱)، افضل البدایت (ابن الصبان) (ص ۲۱)

اور وہ ہے مفہوم اسیں پیش کرتے ہیں کہ یہ حدیث ابو حیان کے مرتبہ کے بعد منسخ کی گئی ہے۔  
یہ توفیقیں کا تھام سے با بگار ہم فرقہین کی ان بول میں حضرت علیؓ کی برائیوں کو تلاش کریں تو اعلیٰ بساد  
کے بعد بھی ایک رائی بھی آپ کو نہ ہے گی۔ اب تھی حضرت علیؓ کے علاوہ دوسروں کی برائیوں کی بھروسہ آپ تو  
اب سنت کی صحاح کتب سیرہ کتب تاریخ میں ملتے گی۔

اس طرح فرقہین کا اجماع صرف حضرت علیؓ کے لئے مخصوص ہے جیسے کہ نارائی بھی ہمیں کے سچے  
بیعت صرف حضرت علیؓ کے لئے ہوتی ہے کیونکہ علیؓ کی بیعت لبیسے الکار کر رہے تھے مبارکین والفارار  
نے امراء کر کے بیعت کی ہے جذب الحکیموں پر گئے جانے والے افراد نے بیعت نہیں کی تو آپ نے ان کو  
بیعت پر محروم بھی نہیں حالانکہ بقول عمرہ ابو بکرؓ کی بیعت ناگہی کی تھی، خدا نے مسلمانوں کو اس کے شہرے  
بچالا۔ ابو بکرؓ نے اپنی بیعت رکنے والوں کو قتل کرایا بیعت پر محبوب کیا ترجمہ — اور علمکی خلافات  
اس وصیت کے میں انظر تھی جو ابو بکرؓ نے عمر کھنڈے کی تھی اور عثمانؓ کی بیعت تو ایک نارائی مفسحہ کی خیرتی تھی  
کیونکہ عمرؓ نے چچہ ادمیوں کو خلافت کا کندہ ڈیپٹ اپنی طرف سے مصیب کر کے ان کے لئے لازم قرار دیدیا تھا  
کہ چھوپھرات اپنے میں سے کسی ایک کو خلیفہ منتخب کر لیں۔ اگر چارکی رائے ایک طرف ہوا تو دو کی ایک  
طرف تجوہ کو قتل کر دو اور راگز نہیں تھیں ہوں تو جس نہیں کے ساتھ عبدالرحمن بن عوف ہوں اس کی بات  
مان لواہ اگر ایک معین وقت تک رجڑے اور ریگ کسی پر اتفاق نہ کر پائیں تو ان چچہ کے چچہ کو قتل کر دو۔  
فقط طویل بھی ہے اور عجیب بھی۔

محض فرمائے کہ عبدالرحمن بن عوف نے حضرت علیؓ کو منتخب کی اور ان سے کہا اس طریقے کے کام  
مسلمانوں میں حکم منداشت رسول و سیرت شیخین (ابو بکر و عمر) کے مقابلہ حکم کریں گے جو حضرت علیؓ  
نے سین شیخین کی شرط کو قبول نہیں کی تھیں اسی تک عثمانؓ نے قبول کریں اس لئے خلیفہ بنادیے گئے جو حضرت  
علیؓ نے اسے باہر بدلے گئے اور آپ کو توجہ پسپتے ہیں میں معلوم تھا آپ نے اس کا ذکر اپنے مشہور خطبه  
شفیقہ میں بھی کیا ہے۔  
حضرت علیؓ کے بعد معاد بیشمن خلافت پر بیشتر اخنوں نے خلافت کو مذکورت سے بدل دیا۔

جس پر بھی امت بچے بعد دیگرے حکومت کرنے میں بھی امیر کے بعد خلافت کی گئی بنی جہاں کے پانے میں پلائی کی اس کے بعد پھر خلیفہ شیخ خص بہ نام تھا جس کو موجودہ خلیفہ ناصر کر جائے یا جلطات و قبر و غلبہ سے سلطنت حبیب نے اور پھر اسلامی تاریخ میں صحیح بیعت کا وجود ہی تمم ہو گیا۔ بیہل تک کہ تھمال آندر کرنے خلاف اسلامی کے تابوت میں آخری کیلیں بھی مٹھونک دی اور اس پر سے دو دین صحیح بیعت صرف علیٰ کرنے ہی ہوتی تھی۔




---

لہ صحیح بیعت سے مراد وہ بیعت ہے جو ناگہانی نہ ہو اور لوگ خود کو خود بیعت کر لیں کسی کو محصر نہ کیا جانے۔

# اَحَادِيثَ حَضْرَتِ عَلِيٍّ كَوْاْجَنْبَانِیْ هُنْ

جن حدیوں نے میری اگردن پھر کہ حضرت علیؑ کی اقتدار پر محیور کرد وہ دبی حدیثیں ہیں جن کو عملاءِ اہل سنت نے اپنی صحابج میں نقل کیے۔ اور ان کے صحیح ہونے کی تکمیل کیے اور شعویں کے بیان تو الی ما شاء اللہ احادیث میں جو حضرت علیؑ کے لئے نصیں ہیں، لیکن میں اپنی عادت کے مطابق مفہوم احادیث پر اعتماد کروں گا اور انصیح سے استلال کروں گا جو فرقیین کے بیان متفق عدیہ ہوں، انہیں سچہ دیں گے۔

## د) حدیث مدینیۃ "أَنَّا مَدِينَةَ الْعِلْمِ وَ عَلَىٰ بَابِهَا لَهُ"

رسول صد کے بعد شخصیں قیادت کے سلسلہ میں برحدیت ہی کافی ہے کہ بزرگ جاہل کے مقابلہ میں صاحم کی اتباع کی جاتی ہے خود ارشاد رب الغرہت ہے قلْ حَلْ كَيْتُوِيَ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ (پس، رمز آیت ۹) اے رسول تم یو جھو تو بھلا کیس جانے ولئے اور زیرتے والے لوگ براز ہو سکتے ہیں؟ دوسری حکماً ارشاد ہوتے ہے: أَفَنْ تَعْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَدٌ أَنْ يَتَبَعَّ أَمْنَ لَا يَعْدِنِي إِلَّا أَنْ يَعْدِنِي فَإِنَّكُمْ كَيْفَ تَخْكُمُونَ (بک، (بیس) آیت ۲۵) تو جو شخص وہیں کی راہ دکھانا سے کیا وہ زیادہ حقدار ہے کہ اس حکم کی پروردی کی جائے یا وہ شخص ہو وہی کی ہارت تو درکار (خدو جب تک دوسرا اس کو راہ دکھانے دیکھنے نہیں پاتا) تو حکم کو کیا ہو گیا ہے تم کے حکم لگانے ہو ہے طاہری بات ہے علم پاہیت کرنے ہے اور جاہل کو علم پاہیت کی جاتی ہے، جاہل دو رسول سے کہیں زیادہ ہارت کا محتاج ہو کر لے گا۔

لے مستدرک حملکج ۲۳ ص ۱۶۱ تاریخ ابن کثیرج ۲۵۸ مناقب (امین بن جبل)

اس سلسلے میں تاریخ کا بیان ہے کہ حضرت علیؑ مطابق تمام صحابہ سے زیادہ عالم تھے اور اصحاب امہات الـ میں حضرت علیؑ کی طرف رجوع کی کرتے تھے لیکن حضرت علیؑ نے کسی صحابی کی طرف کو بھی رجوع نہیں فرمایا اس کےخلاف ابو بکرؓ کرتے تھے۔ لا اباقانی اللہ ملعصلی اللہ علیہم السلام وآللہ الحسن ”  
 اور مجھے کسی اشikel کیلئے زندہ رکھ جس کے (مل کیے) لیے حضرت علیؑ نہ ہوں) اور عمرؓ بار بار کہنے تھے: لَوْلَا عَلَى الْهَلَكَ عُنِّي لَهُ أَكْثَرُ عَلَى نَزَهَتِي تَوَهَّمَ بِلَامٌ هُوَ جَانَةً۔

جرلامت ابن عباسؓ پاک رکھتے تھے: ہیرا اور تمام اصحاب محمدؐ کا علم حضرت علیؑ کے علم کے مقابلے میں فایدیں ایسا ہی ہے جیسے سات سمندروں کے مقابلے میں ایک قطرہ تھے

خود حضرت علیؑ فرمایا کرتے تھے: میرے منے سے میلے (جو جاہو) مجھ سے پوچھو تو فدق کی قسم اگر ن قیامت تک ہونے والی کس چیز کے بارے میں پوچھو گے تو اس کو بھی بتاؤں گا۔ مجھ سے قرآن کے بارے میں پوچھو۔ خدا کی قسم قرآن کی کوئی ایسی آیت نہیں ہے جس کو میں نہ جانتا ہوں کہ یہ رات میں اتری ہے یا دن میں پہاڑ پر اتری ہے یا ہمارے زمین پر کہے

اور ادھر اور بکرا عالم پر تھا کہ جب ان سے آپؐ کے معنی پوچھے گئے جو اس آیت میں ہے:

**وَفَاكِهَةَ وَأَبَانَاهَ مَنَاعَ الْكَحْلَ وَلَا نَعَامَكُمْ (بیت سیہ) (بیس) آیت ۲۰، ۲۱، ۲۲** اور میرے اور چالا درس سب کچی تہار سے اور تہار سے چار پایوں کے فائموں کے لئے اپنے تو اس کے جواب بیکھنے لگے: کون سا آسان بھجو پرسا یکرے گا اور کون سی زمین مجھے اٹھائے گی اگر میں کھوں کہنے بخدا ایں ایسی آیت سے جس کے معنی میں نہیں جاتا۔ اور عمر کہنے تھے: عمر سے زیادہ ہر شخص فوج جاتا ہے اپنا یہ ہے کہ پر دہ میں شمعی و ایسا بھی حضرت عمر سے ایک آیت کے بارے میں پوچھا گی تو عمر نے پیدا ہوا کوڈاٹ چھوڑ دے کر اس پر یہ لے اتنا مارا کروہ لہو لہاں ہو گیا کہنے لگے ایسی جنڑی کے باسے میں ناچھا کرو کہ اگر ظاہر ہو جائیں تو تم لوگوں کے لئے استیغاب ج ۲۰ میں لگی مناقب (خوارزی) میں ہر یاں الفرقہ ج ۲۰ میں ۱۱۷ حوالہ باتیں کہ ایسا ملک الفرقہ (مرالین) ج ۲۰ میں ۱۹۸ تاریخ الخلق، (سریٹی) میں ۱۲۲، الفران ج ۲۰ میں ۲۱۹ فتح اب ریج، میں ۱۹۸ میں ہندوں کی تقدیر بیج ج ۲۰

یہ سنن طاریج ام ۵۲، تفسیر ابن کثیر ج ۲۰، مذکور ج ۲۰ میں ۲۲۱

بے چارے سالی نے کلالت کے معنی پر حجہ لئے تھے۔  
 علمی نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ حضرت عمر رحمۃ اللہ علیہ تھے، اگر صحیح کلالت کے معنی معلوم ہوتے تو یہ  
 بات میرے ذریک شام کے قعروں سے زیادہ مجبوب تھی۔ این مجبنے بھی سن میں عمر کے حوالے سے  
 لکھا ہے کہ موصوف فرماتے تھے: تم چیزیں ایسی ہیں کہ اگر رسول اللہ نے ان کو بیان کر دیا ہو تو تم  
 دنیا و آفیخا سے زیادہ مجبوب ہوئیں، ”کلالۃ، ربِّا، خلافت“  
 سچان اللہ! ناممکن ہے کہ رسول خدا نے ان چیزوں کو بیان کی ہو۔

### (۲) حدیث مفترلت

”بَا عَلَى أَنْتَ مُهَمَّةٌ مُكْتَلَةٌ هَارُونَ مِنْ مُؤْمِنِي“

”لَا أَأَنَّهُ لَا يَبْيَأُ بَعْدَهَا“ اے علی ہم کو محجسے وہی نسبت بے جو ہارون کو مسکی تھی بس یہ  
 ہے کہ میرے بعد کوئی نبھی نہیں ہو گا!  
 اس حدیث سے حضرت علیؓ کی وزارت (ولایت) و صاحیت، خلافت صریحی طور سے ثابت ہوتی ہے  
 جیسا کہ صاحابِ عقل کے ذریک یہ بات مخفی نہیں ہے۔ جب جناب موسیٰ میقات رب کے لئے گئے تھے  
 قوان کی عدم موجودگی میں جناب ہارون آپ کے ذریعہ میں اعلیٰ پیغمبر حضرت علیؓ کیلئے بھی ثابت  
 ہے، اس صدیث سے ٹوپا تیں اور بھی ثابت ہوتی ہیں۔

”ا، حضرت ہارون کی طرح حضرت علیؓ حضرت رسول اللہؐ کی تمام خصوصیات کی ثابت کے علاوہ حال تھے  
 وہ حضرت علیؓ رسول خدا کے علاوہ آپ کے تمام اصحاب سے افضل و برتر تھے

### (۳) حدیث غدریہ

”مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهَذَا عَلَيَّ مَوْلَاهُ اللَّهُمَّ وَأَلَّا  
 مَنْ وَلَاهُ وَعَادَهُ مَنْ عَادَهُ وَلَفَرِمَنْ لَغَرَلَ وَلَخَدَلَ مَنْ خَدَلَهُ وَلَدَرِيْغَنْ مَعَهَا حِيثَ دَرَ“

جن لوگوں کا عقیدہ ہے کہ ابو بکر عمر اور عثمان اس شخص پر توفیقت رکھتے ہیں اجس کو رسول خدا نے اپنے بعد مومنین کا ولی بنایا ہے، ان لوگوں کے خیال باطل کرنے کے لئے صرف حدیث اکمل ہی کافی ہے اور جن لوگوں نے صحابہ کا بھرم رکھنے کے لئے اس حدیث میں لفظ مولیٰ کی تاویل کی ہے کہ اس سے سراز تھب و ناصیر ہے ان کی تاویل بے اعتبار ہے کیونکہ جس اصلی معنی کا رسول نے ارادہ کیا تھا اس معنی سے اس کو موذن نہ ہے بلکہ بخشدیدگری اس جب رسول خدا نے کھڑے ہو کر فرمایا کیا تم لوگ ہو اب ہیں نہیں ملتے ہو کر اس مومنین کے انہوں پر مومنین سے زیادہ اولادیت رکھتا ہوں، تو سب نے جماعتیک یا رسول ارشاد اپنے فرمایا: من کنت مولاہ اللہ یعنی جس کا ہیں مولا ہوں اس کے علی بھی مولا ہیں، خدا یا جو علی کو دوست رکھے تو بھی اس کو دوست رکھ، اور جو علی سے دعویٰ رکھے تو بھی اس کو دعویٰ رکھ جو علی کی مدد کرے تو اس کی مدد کر جو علی کی مدد نہ کرے تو بھی اس کی مدد نہ کر، جو صرفی مرضی اسی طرف حق کو موڑ دے جائے اور دوسرا کارناولیوں کو سمجھ کر دے گا رسول کا احترام صحابہ کے احترام سے کہیں زیادہ ہے اس لئے کہ اگر یہ مان لیا جائے کہ صرف یہ یتکریں بخوبی کو علمی ناصر ہیں اور محب میں آنحضرت نے چلپالی دوسرے میں جملہ ماقابل برداشت تھی صرف اتنا کہتے بخوبی سخا تو رسول کا نداق اٹانا ہے ان کو دعا (والله) احمد ثابت کرتا ہے اس کے علاوہ جو محفل مبارکہ منحصر کی کلمی تھی اس کی کی تاویل کی جائیگی ہے جدا ہے اتنی کی بات بخوبی ایسی محفل تیریک کی کی فروت تھی ہے جس میں سب سے پہلے امہات المومنین بنی اسرائیل دشمن کی سپری الوجہ و هرگز اگر بدلے: مبارکہ مبارک امطالب کے فرزند تم تمام مومنین و مومنات کے مولا ہو گے اگر خلافت و ایامت مدار ہوئی تو رسول یہ سب سے کرتے: محفل سمجھی نہ مبارک بامیش کی جاتی ہے واقعہ اور تاریخ دونوں تاویل کرنے والوں کو جعلتا ہے میں ارشاد فرماتا ہے: وَإِنْ فَوْلَيَا مِنْ حُكْمٍ لَّمْ يَكُنْ عَوْنَوْنَ وَلَمْ يَعْلَمُوْنَ (۱۷ من الفرقہ، آیت ۲۳۴) اور ان میں سمجھو راک ایسے بھی میں جزو یہ دو افراد میں جتنی بات کو حصہ پاتے ہیں،

(م) **حدیث تسلیع** علیٰ مسیح و انا من علیٰ ولایت و عینی الا أنا ادخلت

عملی تجھے میں اور میں عملی سے ہوں میری طرف سے اس کی تائیغ میرے یادتی کے علاوہ کوئی لاوپیس  
کر سکتا۔

یہ حدیث بھی ایسی ہے جس میں صاحبِ رسل نے وفاہت کر دی کہ میری طرف سے پہنچا کی اطمینان طرف علیک کے اندر ہے رسول نے مجھ کر کے موقع پر ابو بکر کو سورہ براثت دیکھ لیجئے وہاں تھا پھر جرنیل کے آنے کے بعد انحضرت نے حضرت علیؑ کو سچھ کر کیا مامان کے سپر کر دیا اور ابو بکر کو پس پالایا اس وقت فرمایا تھا لا یو زمی عصی الا آتا او ملیٰ۔ اور ابو بکر درست ہبھنے والیں اسے سمجھتے ہیں اور اگر پوچھا یا رسول اللہؐ کیا میرے بارے میں کچھ نازل ہوا ہے جو تو فرمایا: خدا نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں یا خود پہنچاؤں یا پھر علیؑ پہنچاؤں میں اسی طرح ایک دوسرے نا سب موقع پر فرمایا: اے علیؑ تم میرے بعد امتح جن چیزوں پر اختلاف کرے گی اس کو بیان کرنے والے ہوتے

بن جہر و میں صداقتی اس تو بیان کے دلے ہوئے  
جب سول خدا کی طرف سے صرف حضرت علیؑ تسلیح کر سکتے ہیں اور اختلافات امت کی وجہ پر کوئی کے بعد دفاقت کر سکتے ہیں تو ہم لوگوں کو ناٹق "یاکلاز" کے معنی تک معلوم ہوں ان کو حضرت علیؑ پر کوئی کوئی مقام کر سکتے ہیں یہ خدا کی قسم یہ وہ مصیبت ہے جس میں اندھلہ گرفتار ہے اور اسی لئے ہے امت ان فرائض کو نہیں پورا کر سکتی جس کو خدا نے اس کے سپرد کی تھا، اس میں خدا یا رسول یا ملائی کی کوتا ہی نہیں ہے بلکہ اس میں سراسر ان لوگوں کی خطا دکوتا ہی ہے جو خدا نے نافرمانی کی اور دین الہی میں تبدیلی کر دی، ارشاد خدا ہے :

لـه سـنـ ابنـ مـاجـ اـمـ بـهـ خـصـاـنـ اـنـ لـمـ . ٢ـ تـسـجـحـ التـرـوـنـيـ جـ ٥ـ مـ .. ٣ـ جـاجـ الـاصـولـ (ابـنـ كـثـيرـ)  
جـ ٩ـ مـ ١ـ هـ ، الجـاجـ الصـفـيـرـ (بـطـلـ) جـ ٢ـ مـ .. ٤ـ تـسـجـحـ دـشـقـ (ابـنـ حـكـرـ) جـ ٢ـ مـ ٨ـ هـ ..  
كتـبـ المـعـالـيـ (سـانـدـيـ) مـ ٣ـ٢ـ ، كـتـرـ العـمـالـ جـ ٥ـ ، صـ ٢ـ٢ـ

وَإِذَا قَلَ الْهُمَّ نَعَالُوا إِلَى مَا أَنْجَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالَ إِحْبَنَا مَا فَجَدْنَا عَلَيْهِ  
أَبَانَا أَوْ لَوْكَانَ أَبَا وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلَا يَهْتَمُونَ (پڑھ رہا ہے آیت ۱۰۲)

تعریف: اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو قرآن (خدا نے نازل فرمایا ہے اس کی طرف اصر رسول کی  
مذکوری اور جو کچھ کہیں اس کو سنوار دیا تو کہتے ہیں کہ یہ منے جس (زندگ) میں اپنے باب داد کو پایا وہی ہمارے  
لئے کافی ہے (کیا یہ لوگ لکیر کے فقیر ہی رہیں گے) اگرچہ ان کے باب داد لا چاہے (کچھ زندگی جانتے ہوں اور  
ذہارت یافتہ ہی ہوں)۔

(۵) حَدِيثُ النَّذَارِ يَوْمَ الْإِنْذَارِ "رسول نبی نے حضرت علیؑ کی طرف شادہ  
کرنے ہوئے فرمایا : إِنَّ هَذَا الْجَنَاحِيَّ وَصَيْفَيَّ وَخَلِيفَيَّ فَإِنْ سَمِعُوا لَهُ وَ  
الْمَكْفُوعَ لَهُ

یہ علیؑ میرا بھائی ہے اور میرا وہی ہے اور میرا بعد میرا جائیں ہے لہذا اس کا حکم سنوار اس کی احیات  
کروا!

یہ حدیث کہی ان صحیح حدیثوں میں سے ہے جس کو مؤمنین نے ابتداء بیعت میں لکھا ہے اور رسول نما  
کے معجزات میں شمار کی ہے لیکن میرا ہو سیاست کا جس نے حقائق بدل دیئے اور واقعات کو میں میرا کر دیا  
اور یہ کوئی تبع کی بات بھی نہیں ہے کیونکہ وہ تو نادیک درست تھا اُنچھوڑوں میں بھی یہی حرکت کی جا رہی ہے  
محمد سعید بن حکیم نے اپنی کائنات جاتِ محمدؐ میں اس حدیث کو مکمل طور سے لکھا ہے بلا خلاف فرمائی ہے: علیؑ اور اُنھوں  
کا صرف ۱۰۰٪ لیکن اس کتاب کا جب دوسرا ایڈیشن اور اس کے بعد والے ایڈیشنز پر مجھے ہیں تو اس میں (وہی)  
خطیفی من بعدی) کا لفظ مذف کر دیا جاتا ہے اسی طرح تفسیر طبری کے ج ۱۹ ص ۱۲۱ سے وہی خطیفی

لہ نادر بخاری ج ۲۱۹، تاریخ ابن اثیر ج ۲۶۲، السیرۃ العبدیہ ج ۱ ص ۱۱، شوابہ التسلیل ج ۱  
ص ۱۵، گنڑ العمال میں ۱۵، تاریخ ابن عی کرج ج ۸۵، تفسیر الخازن (علاء الدین) ج ۲ ج ۲ ص ۲

حیات محمد (بیتل) جاپ اول باب داندر عرش بیتل المقربین

کو کاٹ کر اس کی جگہ ان صد انجی و کذا و کذا الکھہ دیا جاتا ہے۔ مگر ان تحریف کرنے والوں کو پتہ نہیں  
ہے کہ طبری نے اپنی تاریخ کے ج ۲۱۹ پر پوری حدیث لکھی ہے مگر یہ لگ کر کس طرح تحریف  
کرتے ہیں اور یہ نور خدا کو مجھا ناچاہتے ہیں گر و اللہ مقتضم تلوذہ .....

اس بحث کے درمیان حقیقتِ حال کے واضح ہو جانے کے لئے میں نے (خطبہ محمد) کا پیدا  
ڈالیا ہیں ڈھونڈھنا شروع کیا اور سعی بیمار و حجۃ کثیر کے بعد مصدق تجوینہ یادبندہ وہ نسبت مجھے  
مل ہی گیا اور اہم بات یہ ہے کہ واقعاً یہ تحریف ہے اور اس سے میرے اس یقین کو مزید تقویت ملی ہے  
اہل سورہ کی ساری کوشش اس بات کے لئے ہے کہ وہ سچے واقعات اور ثابت حقائق کو مشاہدیں تاکہ ان  
کے شتمنول کے باخھوں میں کوئی قوی دلیل نہ پہنچ سکے

لیکن منصف مراجحت کا متدلائی جب اس تمکی تحریفات کو دیکھ گا تو ان سے اور دور ہو جانے کا  
اور اس کو یقین ہو جانے کا کوئی دلیل نہیں ہے کاری کرنے، حقائق کو بدلتے کھلیے، ہر قسم دینے  
کو تیار ہیں اور انھوں نے ایسے قلم فرید لئے ہیں اور ان کے لئے العاب اور اسناد کی سہی راستہ طرح کر دی  
ہے جس طرح مال و دولت سے ان کو چھپا دیا ہے اور اس کا مقصد مرف یہ ہے کہ اہل قلم ان صاحبہ کی آبرو  
بجانے کے نے جو رسول کے بعد ائمہ پاؤں پھر گئے تھے، اور جنہوں نے حق کو جمل سے بدل دیا تھا،  
ہر طرح دفعہ کریں چاہئے شیعوں کو کامی دیتا ہے ان کو کفر کرنا پڑتے تک نہ للاعہ قالَ الَّذِينَ مِنْ ذِلِّيمِ  
وَمِنْ لُّؤْلُؤِهِمْ تَأْبِهُمْ قَلُوْبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يُوقَنُونَ (بِبِرِّ الْعِرْقِ) آیہ ۱۱)

ترجمہ: اسی طرح ایسیں کی سی باتیں وہ لگ کر مجھ کچھے ہیں جو ان سے سپلے تھے۔ ان سب کے دل  
آپس میں ملنے جلتے ہیں جو لوگ یقین رکھتے ہیں ان کو تو اپنی اٹ نیاں صاف طور سے دکھا دیجئے۔



# ”صحیح حدیث جو اہل بیت کی اتباع کو واجب بتاتی ہیں“

(۱) حدیث **”تلقیں“** رسول خدا کا ارشاد ہے : **”یَا أَيُّهَا النَّاسُ إِذْ**  
**مُنْكِرُ فِتْنَةً مَا إِنْ أَخْذَنَّكُمْ بِهِ لَنْ تَفْلِوَا كِتَابَ اللَّهِ وَعَزَّ ذِي أَخْلَقِيَّةِ“**  
لوگوں میں تم میں الیسا چیزیں جو ہزار بار ہوں کہ اگر تم نے ان سے تسلیک کی تو گمراہ نہ ہو گے اور وہ  
خدائی کی ب اور مریٰ عزت (العنی) میرے ابی بیت میں، اور اس طرح بھی فرمایا : **”وَوَشَّأْتُ**  
ان یا نی رسول ربی فاجیتْ دا لی تاریک فیکم التلقین اولهمما کتاب اللہ  
**فِيهِ الْهُدُىٰ وَالنُّورُ وَأَهْلِيَّتِي أَذْكُرُكُمْ كَمَا لَمْ يَأْذُكُرْكُمْ أَهْلِيَّتِي لَهُ“**  
فریب ہے کہ میرے رب کا فاصد آجائے اور میں لبیک کھوں میں تمہارے درمیان دو گراں قد جزوں  
کو مجموع رہا ہوں یہی حجیر قرآن ہے جس میں ہدایت فور ہے اول و سری چیزیں میرے الہیت ہیں لئے  
اس حدیث میں پہلے ہم خوب خود فلک کرتے ہیں جس کو صحاح اہل سنت والجماعت میں ذکر کیا ہے  
تو ہم کو تپہ چلنا کے حرف شیعہ حضرات ہی تلقین (قرآن و عترت) کی پروپری کرتے ہیں اور اہل سنت حضرت عمر  
کی اتباع تسبیح کتب اللہ میں کرتے ہیں اما خش کتب اللہ علیٰ ر عمل کرتے اور اس کی تاویل یا تفسیر خواہش  
کے مطابق نہ کرتے جب خود حضرت عکبر اللہ بنی کلالہ اور آیت نعم کا مطلب نہیں جانتے تھے بلکہ مزدوج  
احکام کو نہیں جانتے تھے تو جو لوگ ان کے بعد دنیا میں پیدا ہوئے میں اولغیر کسی اجتہاد کے بالفصول قرآنیہ  
میں ایسی رائے سے اجتہاد کر کے عمر کی تقدیم کرتے ہیں وہ بے چارے قرآن کو کیا سمجھیں گے ؟

لہ صحیح سلم باب فضائل علیٰ حج ۵ ص ۱۲۲، صحیح ترمذی حج ۵ ص ۲۲۸، مسنون الحاکم ح ۲  
ص ۱۵۳، مسنون امام احمد بن حنبل ح ۲ ص ۱۷۴

فطری بات ہے کہ اہل سنت اپنے بیان کی روایت حکمت فلکہ کتابِ انبیاء و مسنّت پر  
 میں تم میں دو چیزوں چھوڑ رہا ہوں قرآن اور اپنی سنت شے بھاری روکنے کی کوشش کر لے گے۔  
 لیکن یہ حدیث اگر صحیح ہے (اگرچہ باعتبار معنی درست ہے) تو حدیث سابق میں جو لفظ عترت آئی ہے،  
 اس کا مطلب یہ ہے کہ عترت کی طرف رجوع کرنے کا وہ میری سنت بیان کریں۔ یا یہ ہے کہ جب رجوع کردے  
 کے نزدہ حضرات صحیح احادیث بیان کریں گے کیونکہ وہ کتب میں مبارکہ اور خاطرے ایت تبلیغ کے ذریعہ  
 ان کی عصمت پر ہر کروڑی ہے، دوسرے یہ بھی احتمال ہے کہ نزدہ حضرات معالیٰ و مقامات کو بیان کریں گے کیونکہ  
 تباہ قرآن بدلائی کیجئے کافی نہیں ہے، کیونکہ کتنے ہی گمراہ فرقے میں کہہ بھی قرآن کے استدلال کرتے  
 ہیں۔ جیسا کہ یہ بات رسول نے اس وقت ہروئی کی ہے جب آپ نے فرمایا تھا: بہت سے قرآن  
 کی تلاوت کرنے والے ایسے بھی ہیں کہ قرآن ان پر لغت کرتے ہے۔ قرآن تو خدا موش ہے اس میں جتنے  
 احتمال چاہرہ دیا کر دو۔ قرآن میں حکمِ متنا بھی ہے جس کا علم مرف راخون فی العلم ہے کہ ہے اس نے قبر  
 قرآنی کی بنابرائیں کی طرف قرآن فرمی کیجئے رجوع کرنا ہو کا یا تعین ہو گی کی بنابرائیں بیت کی طرف رجوع کرنا  
 پڑے گا (راخون فی العلم سے مراد اہل بیت ہی ہیں مترجم) اس لئے شیعہ حضرات تمام چیزوں میں الگ معصومین  
 ہی کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اجتہاد صرف دہاں کرتے ہیں جہاں معصوم کی نص مووجود نہ ہو۔  
 اور ہم لوگ (خنی) خواہ تفسیر قرآن ہو یا اثبات سنت کا سلسلہ ہو یا تفسیر کا مقصد ہو سب ہیں صفا  
 کی طرف رجوع کرتے ہیں اور صحابہ کے حالات ان کے کردار، ان کے استنباط، ان کا اپنی رائے  
 اجتہاد (اور وہ بھی نصوصیں صریح کے مقابلہ میں) ان سب کا علم آپ کو ہے ہی قرآنی نصوص کے مقابلہ میں صحابہ  
 کے سینکڑوں ذاتی اجتہادوں اس لئے ان کی طرف رجوع کرنا سی طرح بھی صحیح نہیں ہے۔  
 جب بھی ہم لئے حل اے پوچھتے ہیں آپ کس کی سنت کی پیروی کرتے ہیں؟ تو فرا جواب یہ ہے  
 رسول خدا کی سنت کی۔ لیکن برحقیقت کے خلاف ہے اس لئے کہ اہل سنت نے خود رسول اللہ سے  
 روایت کی ہے کہ پیغمبر نے فرمایا: بتمہارے اور پرداجت کو میری سنت کی پیروی کرو اور میرے بعد والے  
 لم صحیح مسلم، فلائی ترمذی اben ماجد الی داؤد غیرہ نے اس مشہور حدیث کو لپنے بیان لکھا ہے

خلاف کے راشدین کی سنت پر عمل کرو اس پر بہت منفی طور پر عمل کرو لہذا جس سنت پر مخالفت عمل کرتے ہیں  
بلکہ وہ زیادہ تر سنت خلاف ہے بلکہ سنت رسولؐ بھی خلافاً ہی کے  
حوالے سے مقول ہے (اور حقیقت وہ بھی سنت خلاف ہی ہے)

(اور اگر سنت رسولؐ فرض بھی کر لی جائے تو قبول ہنسن سنت رسولؐ بھی نہیں تو پھر مروی کیسی کیونکو  
ابدیت کی صلاح میں روایت بے کار رسولؐ خلائق لوگوں کو اپنی سنت نقل کرنے سے روک دیا تھا  
کہ ہمیں وہ قرآنؐ نے خلط طریقہ ہو جائے اور ابو بکر و عمر بن خلافت کے اوائل میں اس پر ختمی سے کامبند  
بھی تھے، تو سنت متعلق بھی نہ پہنچی، تو اس کی پیر و کی سیبی ہمدا ترکت فلم شہی رہی کہاں جو حجت ہوتی۔  
اس بحث میں جو مثالیں میں نے ذکر کیں (جو نہیں ذکر کی ہیں ان کی تعداد کم از کم ۱۰۰ کے) وہی اس حدیث کے  
طلباً کے نئے کافی ہیں کیونکہ سنت خلفاً (ابو بکر و عمر و عثمان) سنت رسولؐ کی فہرست ہے جیسا کہ آپ  
نے خود بھی محسوس کر لیا ہوا گا۔

رسولؐ فدر کے انتقال کے بعد ہبی سب سے سپلی حدیث (یا ستر خلیفہ) تجویشیں کی گئی اور جس کو البتہ  
والجماعت اور موذین سمجھی نے لکھا ہے وہ سخن معاشر الائمه، الانورث مائرکن و مدققة، والی حدیث ہے،  
جس سے ابو بکر نے استدلال کیا تھا، اور جناب فاطمہؓ نے اس حدیث کی تکذیب کی تھی اور اس کو باطل قرار  
دیا تھا اور ابو بکر کے مقابلہ میں احتجاج کرتے ہوئے فرمایا تھا: میرے باپ کسی بھی طرح قرآنؐ کے خلاف کہہ  
ہی نہیں سکتے جب کہ قرآنؐ یہ کہتا ہے: يَوْ خَيْلَمُ اللَّهُ فِي أَذْلَالِ كُمْ لِلَّهِ كُمْ شَلْ حَظِ الْأَقْبَلِينَ ۝  
فدا تمہاری اولاد کے حق میں تھے وہیت کرتے ہے کہ اس کے کامعہ دلائل کو کر کے برائے اور یہ  
آیت سب کے نئے ہے ابیاء ہموں یا غیر ابیاء تو میرے باپ اس کے خلاف کہیے ہمہ سکتے ہیں؟ اسی طرح جناب  
فاطمہؓ نے اس آیت سے سمجھی: وَوَرِثَتْ مَلِيمَانُ دَاؤْدَ (۱۹) سا (تمہل) آیت (۱۶) اولیم و محکت جانبداد مسقول  
لے کر اس کا اٹھو وغیرہ تو یہی تکمیلی کی لفظ صلاح حستہ تیس سے کسی میں نہیں آیا ہے اس حدیث کو لفظ شہی کے ساتھ  
مالک بن انس نے اپنی کتاب موطی میں تحریر کی ہے لیکن رسولؐ نقل کیا ہے منذر کے نہیں لکھا ہے طبری و ابن ہشام  
وغیرہ مالک بھی سے لیا ہے اور مالک کی طرح مرسل نقل کیا ہے الحمد للہ علی (فارس) آیت ۱۱

غیر مقول سب میں) سلمانؓ داؤدؓ کے وارث ہوئے اس لئے اسنے اس آیت سے صحیح احتجاج کیا:  
 فَعَنْ بَنِي مَنْ لَدُنْكَ دَلِيلًا يُؤْمِنُ وَبَرِيثٌ مِنْ أَلْلَاهِ يَعْقُوبَ وَأَجْعَلْنَا رَبَّهُ أَصْنَاعًا (آل میں) آیت ۱۹ (مرتبہ آیتہ ۲۴)  
 ترجیح۔ پس تو اپنی بارگاہ سے مجھے ایک جاشین (فرزند) عطا فرمایا جو میری اور عقوب کی نسل کی میراث کا  
 مالک ہوا اور اسے میرے پروردگار اس کو اپنا پسندیدہ بنایا۔

دوسرے حادثہ ابو بکرؓ کا ہے جو ان سے قرب ترین شخص تھا وہ حادثہ اسمی کے ساتھ میں آیا ہے واقعہ  
 ابو بکرؓ کی ابتدائی خلافت میں ہیش آیا تھا اور مومنین اہل سنت نے اس کو کمکھا ہے واقعہ یہ تھا کہ کچھ لوگوں نے  
 زکات دینے سے انکار کر دیا تھا ابو بکرؓ کا فیصلہ تھا کہ ان سے جنگ کر کے ان کو قتل کی جائے لیکن عمرؓ کے  
 مخالف تھے، وہ کہتے تھے ان سے قتل نہ کرو میں نے خود رسولؓؐ کو فرمائے ہوئے سنے ہے مجھے لوگوں سے  
 اس وقت تک قتال کرنے کا حکم دیا گی ہے جب تک وہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ نہ ہوں اور جو اس  
 کو کہتے ہیں کہ اس کا خون محفوظ ہے اس کا حساب اللہ پر ہے

مسلم نے اپنی صحیح میں لکھا ہے: رسول اللہ نے جب غیر میں علم علیؑ کے حوالہ کی تو علیؑ نے بوجھا میں ان  
 لوگوں سے کسی چیز پر قتال کروں ہے آسفگت نے فرمایا: جب تک لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ نہ ہوں اور جب اس  
 کا اثر کر لیں تو تمہارے لئے ان کا خون بینا، اور بال لوٹنا ناجائز ہے مگر یہ کہی ہو اور ان کا حساب تھا  
 کہ اور پہ لہ۔ لیکن ابو بکر اس حدیث سے فائز نہیں ہوئے اور کہنے لگے اخذ کی فرم جو نمازوں و زکات  
 میں ذریف ڈالے کا میں اس سے جنگ کروں گا، اس لئے کہ زکات حتی المال ہے بالا اس طرح کہا تھا: خدا کی  
 قسم لوگ رسول اللہ کو جو دیکھتے تھے اُر کہی نہ اس میں سے ایک لادت با منفی کی رہی بھی نہیں تو میں  
 اس سے جنگ کروں گا۔ ابو بکرؓ اس بات سے عمر قاتع ہو گئے اور فرمایا: میں نے ابو بکرؓ کو اس پر مصروف کیا ہیاں  
 تک کہ خدا نے میرے لئے بھی شرح صدر کر دیا۔

مجھے علوم نہیں کہ جو لوگ رسولؓؐ کی مخالفت کر رہے ہوں خدا اسکے طرح ان کا شرح صدر کر دیتا ہے؟  
 جو نکو قرآن میں خدا نے اس آیت کے دریں میں نہیں سے قتال حرام قرار دیتا ہے، آیت ہے:

لَهُ صَمَحٌ سُلْطَنٌ هُنَّا هُنَّا كَتَابُ الْإِيمَان

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَا يَقُولُوا مِنْ أَنْفُسِهِمْ إِنَّكُمْ أَكْلَمُ الْكُلَمَاتِ  
لَئِنْ مُؤْمِنًا بِدِعْوَتِكُمْ عَوْضَ الْجُنُونِ الدَّنِيَا فِيمَا لَمْ يَرَهُ اللَّهُ مَعَالِمَ تَكْرِهَةٍ فَلَذِكْرِكُمْ فَنَبَلَ  
فَقَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَقَبَنَوْا إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَصْنَعُونَ حَسِيرًا (۹۶) (رسانی، آیت ۹۶)

ترجمہ: اے ایسا نار و جب تم خدا کی راہ میں (جہاد کرنے کے) سفر کرو تو انکے قتل کرنے میں جلدی نہ رکھو بلکہ  
اچھی طرح چائج لی کر واو جو شخص (اپنے اسلام کی غرض سے) تمہیں سلام کرنے کے لئے تم بے سوچ سمجھنے نہ کہدا بلکہ  
کہ تو ایسا نار دیتی ہے (اس سے تو خاطر برداشت ہے) کہ تم (فقط) دنیاوی انسان کی تمند کرتے ہو تو اسی بیان قتل  
کر کے لوٹ لوادی نہیں سمجھتے کہ اگر یہ ہے تو خدا کے سیاں بہت سی غمیتیں ہیں (صلانہ) پہلے تم خود بھی تو  
ایسے ہی سختے پھر خدا نے تم پاحسان کیا کہ (بے چھکے مسلمان ہو گئے) غوض خوب جھان جن کی رکود بیٹک ہذا  
تمہارے برکام سے خبردار ہے۔ اس لئے مسلمانوں سے مقال کے جواز کے لئے یہ ناول کی گئی۔

دوسری اہم بات یہ ہے کہ جن لوگوں نے ابو بکر کو زکات دینے سے الکار کیا تھامہ و جب زکات کے  
منکوں نہیں تھے، بلکہ اس نے دیری کی تھی کہ معاملہ واضح ہو جائے۔ شیعہ حضرات سمجھتے ہیں زکات نہ دینے والے  
لوگوں میں سے کچھ لوگ رسول خدا کے ساتھ تھے اور اسی شرکیت سے، انھوں نے حضرت علیؑ کی خلافت پر پیش  
کو سماعت کی تھا اس نے جب (خلافت توقی) ابو بکر کے خلیفہ ہونے کی خبر ہوئی تو یہ لوگ ہمچنانکہ رکار  
زکات میں اذ ان اخیر کی تاکہ حقیقت کھل کر سامنے آ جائے لیکن ابو بکر نے ان کو قتل کرنے کا فیصلہ اس لئے لیکی  
کہ بات دب جائے اور میں چنکہ زیرعوں کے قول میں استدلال کرتا ہوں زا جمیع اس لئے اس قدر کہ  
ان لوگوں کے لئے چھوڑ دیتا ہوں جو اس میں وقت انظار سے تخفیف کرنا چاہیں۔

لیکن اتنی بات میں صرف کہنا چاہتا ہوں کہ آنحضرتؐ کے زمانہ میں اعلیٰ نے اسکے لئے اسکے دل کے رسولؐ  
میرے نے دعا کر دیں کہ خدا مجھے مالدار کر دے اور بہت امرار کی اللہ سے معافیہ کی کروہ صدقہ دیا کے گا  
سپر جاں پیغیرہ اس کے لئے دعا کی اور وہ اتنا مالدار ہو گیا کہ اطرافِ مدینہ میں اس کے اوپر ٹھوں سمجھیاں  
گئی تھیں زیری تو وہ مدینہ سے دو چلاکی اور سن رجھو میں حاضری بھی نہیں دے پاتا تھا۔ پھر جب پیغمبر اسلامؐ  
نے زکات کی وصولی تحریک کرنے والوں کو اس کے پاس زکات کے لئے سمجھا تو اس نے یہ کہ کہ الکار کر دیا کہ یہ توجہ

یا شل جزیرے اور زکات نہیں دی لیکن رسول خدا نے نواس سے قتل کی حکم قتل دیا۔ البتران  
 کی آیت الی، وَمَحْمَدٌ مِّنْ عَبْدَ اللَّهِ لَكُنْ أَمَانًا مِّنْ فَضْلِهِ لَنْعَذَ فَنَّ وَلَكُونَتْ مُنَّ  
 الظَّالِمِينَ فَلَمَّا آتَاهُمْ مِّنْ فَضْلِهِ بَخْلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا وَهُمْ مُغْرَضُونَ (پ ۱۷) (قرآن آیت ۱۷)

ترجمہ: اور ان میں سے بعض ایسے بھی ہیں جو خدا سے قول و فرار کر جائے تو کوئی نہیں کہا سکتا کہ اگر اپنے فضل و کرم سے کچھ مال (رسول) دے گا تو ہم مزوف خیرات کی کر سکتے اور نیکو کار بندے ہو جائیں گے تو جب خدا نے اپنے قابل کو کچھ سے انسین عطا فرمایا تو کسی اس میں بخل کرنے اور کتر ل کے من مجبور نہیں! — نزوں آیت کے بعد تبدیلہ روشنہ امامت رسول میں آیا اور کہا میری زکات قبول کر لیں گے رسول خدا نے قبل کرنے سے انکار کر دیا۔

اب اگر ابو بکر و عمر نہست رسول کی پیروی کرتے ہیں تو یہ مخالفت کیسی ہی؟ اور محض زکات نہ دینے پر یہ گنجائی کیا ہے؟ ابو بکر کی طرف سے خدا شیش کرنے والے اور ان کے غلط فعل کی تاویل کرنے والے کو زکات حق مال ہے اس کے درک لینے پر قتل کرنا جائز ہے تعلیم کے قدر کے بعد کی تاویل کر سکتے ہیں؟ اس نے بھی جزیرہ سمجھ کر درک لیا تھا لیکن رسول نے قتل کا حکم نہیں دیا تعلیم کے قدر نے ز ابو بکر کیسی تاویل کی گنجائش حصر کی ہے زان کے ماننے والوں کی وجہ سے۔

اور کون جانتا ہے کہ ابو بکر نے عمر کو اس طرح مطمئن رکھا ہوا کہ زکات نہ دینے والوں کا قتل اس کے ضروری ہے کہ وہ خدیر والے واقعہ کو شیش کر کے صند کر رہے ہیں یہیں تمام اسلامی شہروں میں یہ بات سمجھیں ہے جانے بس اسی کے بعد خدا نے عمر کے لئے بھی شرح صدر کر دیا کہ ان کا قتل کرنا جائز ہے کیونکہ یہی عمر ہیں جب الحکار بیعت کرنے والے بیت فاطمہ میں جا کر مجھ درہے تو انہوں نے حکمی دی اگر لوگ مخلل کر بیعت

ابو بکر نہیں کرتے تو میں اس گھر میں اگ لکھادوں گا۔

تمہارا حادثہ جو ابو بکر کی ابتداء میں پیش آیا اور عسر و ابو بکر میں اختلاف ہے پیدا ہوا اور ابو بکر نے نعموں قرآنی و نعموں بنوی کی من مانی تاویل کی وہ خالد بن ولید کا قفسہ ہے جنہوں نے مالک بن نور کو توڑا توڑا پا کے قتل کیا اور اسی رات مالک کی بیوی کے سے از تکاب زنا کی۔ حضرت عمر نے خالد سے کہا: لے ڈین خدا نے ایک مسلم کو قتل کیا چہار اس کی بیوی کے سے زنا کی۔ مذاکی قسم میں سمجھے چھوٹے سے جرم کرو نکلا (معنی چھوار

مار کر مارڈالیں گا) لئے

لیکن ابو بکر نے خالد کا دفاع کیا اور کہا: اے عمر اس کو چھپڑ دو اس نے تاویل کی اور اس تاویلیں  
فلعلیٰ کی اب خالد کے بارے میں پانچ زبان بندر کھو!

یہ ایک اور رسوائی ہے اور وہ بھی ایک ملتے ہیزے صحابی کے نے جس کا ہم اعزام و تقدیس نے کر  
کرتے ہیں جس کا لقب سیف اللہ ہے اور صیہیت یہ ہے کہ تاریخ نے اس کو بھی اپنے دامن میں محفوظ  
رکھا ہے۔

میری بھیجنیں نہیں تا خالد بن ولید جیسے صحابی کے بارے میں کیا کہوں جس نے ایک ایسے ملیل القدر  
صحابی کو جو بنی تمیم و بنی یربویع کا سردار نہ قوت و کرم و شجاعت میں ضرب الشیل تھا یعنی مالک بن نوریہ اس کو  
قتل کر دیا ہم خیں کا بیان ہے کہ خالد نے مالک بن نوریہ اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ فضادی کی کوئی بخوبی  
جبان لوگوں نے ہمیہ رکھ دیئے اور نماز جماعت پڑھی تو دفعہ خالد کے ساتھیوں نے ان کو رسیوں میں  
جھکوڑ دیا ان قیدیوں میں لیتی بنت المحتال مالک کی بیوی بھی اسی اور وہ عرب کی خوبصورت ترین عورتوں میں  
سمیں بھا جاتا ہے اس سے زیادہ خوبصورت عورت دیکھی نہیں گئی خالد اس کو دیکھتے ہی بے ہیں ہو گی۔

مالک نے خالد سے کچھ تمہیں ابو بکر کے پاس بھیج دوا وہ جو چاہیں گے میرے حق میں فیصلہ کر دیں گے،  
عبد اللہ بن عمر اور البر قادہ الفقاری نے بھی خالد سے شدید امر اڑکی کہ مالک کو ابو بکر کے پاس بھیج دیکن خالد نے کسی  
کی زنسنی اور بپڑے باگر میں اس کو قتل نہ کروں تو خدا مجھے معاف نہ کرے! اس وقت مالک اپنی بیوی کی طرف  
منورہ ہر ساری دلچسپی نے بھی قتل کر دیا خالد نے حکم دیا اور مالک کے سروتن میں جدالی ڈال دی گئی خالد نے  
مالک کی بیوی لیلی کو اپنے قبضہ میں کیا اور اسی رات اس سے مرد کا لاکی گئے

---

لئے تاریخ طبری ج ۲ ص ۲۸۰، تاریخ ابن الفداد رج ۱۵۵، تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۱۱۰،

الاصفی معرفۃ الصحابة رج ۲ ص ۲۶۶

لئے تاریخ ابن الفداد رج ۱۵۸، تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۱۱۰، تاریخ ابن السجزی برحسیہ کامل رج ۱۱

ص ۳۴ و فیفات الاعیان رج ۶ ص ۳۴

یہ صحابہ کرام کے بارے میں کیا کہوں جو خواہش نفس کی تکمیل کھینچئے ہے گنہ مسلمانوں کو قتل کرتے ہیں محروم اہلی کو مہماج فرار دیتے ہیں فروج کو اپنے لئے حلال کرتے ہیں حالانکہ خدا نے حرام فرار دیا ہے اسلام کے اندر جس عورت کا شوہر مر جائے وہ عده پورا کرنے بغیر نکاح نہیں کر سکتی بلکہ خالد کا خدا غواص نفس تھی اس کی نظر میں مالک اور ان کے ساتھیوں کو تو پڑا پڑا کر علما و عدو اُنہاں قتل کرنا پھر عده کا خالد کے بغیر مالک کی بیوی سے زنا کرنا کوئی بات بھی نہیں تھی، عبد اللہ بن عمر نے گواہی دی کہ یہ لوگ مسلمان ہیں مگر خالد کی نظر میں اس کی کوئی قیمت نہ تھی البتہ انہا خالد کے ان افعال تجویز شدید غصبگ، ہو گئے اور فوراً مذہبہ والپس چلے آئے، اور قسم کی ای کہ اس نکر میں رہ کر جنگ ذکر ہوئی مگر اس کا سردار خالد ہو گئے

اس سلسلہ میں استاد محمد بن میکل کا اپنی کتبۃ الصدیقیۃ البوہجرا میں عمر کی رائے مذہب میں کہ زیر عنوان جبرا عتراف ہے وہی یہاں سے لئے کافی ہے جا نہیں پہلی محترم کرتے ہیں:  
 لیکن عمر جبرا عدل دار عدل کی مثال تھے۔ کی ملتے یہ تھی کہ خالد نے ایک مسلمان پر  
 قدم کی ہے اور اتفاق نہیں ہے عده کے پیٹے اس کی بیوی سے زنا کا لایا ہے اس لئے کسی بھی نکر کی  
 سرواری کو لانتی نہیں ہے اس کا بہتانہ ضروری ہے تک وہ دوبارہ اس کوئی قدم نہ انہا کے جس  
 سے امور مسلمین فاسد ہو جائیں اور عربوں کے درمیان مسلمانوں کی وقعت گھشت جائے اور مالک  
 کی بیوی میلکی کے ساتھ جو اس نے زنا کیا ہے اس پر سزا دیے بغیر اس کو چھوڑا زند جانے !!!  
 اگر یہ بات مان بھی لی جائے کہ خالد نے مالک کے سلسلہ میں تاویل کرنے میں غلطی کی  
 اگر چہ حضرت عمر اس کو تسلیم نہیں کرتے تھے تو میلی کے ساتھ جو زنا کا لایا اس پر صد کا جاری کیا جانا  
 ضروری تھا، یعنہ نہیں میں کیا جسکتا کہ وہ سیف اللہ تھے اور ایسے قاتم تھے کہ مدھر کا رخ کرتے تھے اور  
 و کامیابی ان کے سہر کا رب جو حقیقی کیونکہ اگر یہ عذر قابل قبول ہو جائے تو پھر خالد و امثال خالد کے  
 لئے کھلی چورٹ ہو جائے گی اور مسلمانوں کے لئے پڑتائی مثال قائم ہو جائے گی اسکے لئے عمر اپرزا

میئے جانے پر اصرار کرتے رہے یاں تک کہ ابو بکر نے خالد کو بلا کر تو زیع کی لئے  
 کی میں استاد، بھیل اور ان جیسے دوسرے علماء جو کرامت صفات پر مجاہنے کے لئے حالاتی سے  
 کام لیتے ہیں نے پوچھ لیکر ہوں کہ ابو بکر نے خالد پر صکیوں نہیں حاری کی کی؟ اور جب بقول بھیل  
 صاحب عمر العمل العادم تھے تو صرف لٹکر کی قیادت ہی سے الگ کرنے پر کیوں اصرار تھا احمد شریحی جاری  
 کرنے پر کیوں زاصر کی؟ کیا ان لوگوں نے قرآن کا احترام کر کے حدود خدا جاری کیں؟ استغفار لازماً  
 تو سیاست ہے اور ابھی آپ سیاست کو کیا مجھیں یہ تو حقائقی کو بدل دیتی ہے عجیب ہیز کو خلق کرتی ہے

ایات فرائی کو دیوار پر مار دیتی ہے  
 کیا میرانے علمائے کرام سے سوال کر سکتے ہوں کہ انہوں نے اپنی کتنے بول میں لکھا ہے؟ ایک تین  
 عورت نے چوری کی۔ اسامہ اس کی سفارش کرنے کے لئے رسول خدا کے پاس گئے، سفارش کرتے  
 ہیں کہ رسول خدا برس پڑے اور غصہ میں فریاد تجوہ پرولئے بدر کی حمداللہی کے سند میں سفارش کرنے لئے ہوئے  
 اگر فلکہ نے بھی چوری کی ہوتی تو میں ان کے بھی باخث کاٹ دیتا! تم سے سپلے والے اسکے لئے بلا ک  
 ہوئے کہ جب شرف چوری کرنا تھا تو چوری کوئی انہم ور چوری کرنا تھا تو اس پر حمد جاری  
 کرتے تھے۔ سچراں واقعہ کے بعد بے گناہ مسلمانوں کے قتل پر اور اسی رات ان کی بیویوں سے  
 بہمنی کرنے پر کیوں صاحب کرام خاموش رہتے تھے؟ حالانکہ شوہر کے مرنسے سے بیوی اپنے کے بیڑا کو  
 جانتے ہیں۔ سچر بھی اس کو نہ بخشنا کوں سی شرافت ہے اسی کو کہتے ہیں میرے پر سودتے کاٹاں یہ علماء  
 صاحب کے ان اقدامات سے شرم و حیا محروس کر کے ہی خاموش رہتے۔ لیکن ستم بالائے ستم یہ کہ جو  
 باقیں بنا کر خالد کے جھوٹے فضائل و محسن بیان کر کے خالد کو سیف اللہ کا لقب دیکھا اس کے فعل کے  
 جوانکے لئے ایڑی چوٹی کا زور لگا دیتے ہیں۔

میرا ایک درست مذاق کرنے اور مطلب کو دوسرا طرف لیجائزے میں ماہر تھا اس نے مجھے ایک  
 مرتباً بدشت زدہ کر دیا یقین یہ ہوا کہ میں اپنے زمانہ حاصلیت میں ایک مرتباً خالد کے فضائل بیان کر

رہا تھا۔ میں نے بیان کرتے کرتے کہا خالدی سیف اللہ المسلط (خدالکی سمجھی ہوئی تواریخ) اس نے جربتہ لکھی جی نہیں وہ سیف الشیطان المشمول میں (شیطان کی کند تواریخیں) اس وقت صحیحیت پہنچی لگی لیکن جب بحث کے بعد خدا نے میری بصیرت کھول دی اور تخت خلافت پر زبردستی پہنچی طالوب کی قدر و فتحت صحیح معلوم ہو گئی اور اس کی عقینی ہو گئی کہ یہ لوگ احکام الجی کو ملتے والے حدود الجی کو معطل کرنے والے تھے تو میر العجب دور ہو گی،

خدود رسول اکرم کے زمانہ میں خالد کا ایک قدس شہید ہے رسول اسلام نے خالد کو بجا آجھی طرح کی طرف دعوت اسلام کے لئے بھیجا لیکن ان سے مقابل کرنے کو نہیں فرمایا: بنی خذیلہ اچھی طرح سے اسن نہیں ہمہ پرانے بلکہ صابان صبا نہیں رہے (بھم اسلام کی طرف مائل ہیں) خالد نے ان کو قتل کرنا اور گرفتار کرنا شروع کر دیا اور یوں کوسا تھیوں کے حوالہ کر کے حکم دیا کہ ان کو قتل کر دو۔ لیکن بعض نے قتل کرنے سے انکار کر دیا کہ لوگ مسلمان ہو جائے میں اب ان کا قتل جائز نہیں ہے جب لوگ واپس آئے تو رسول خدا سے پرواق نص بتایا تو آنحضرت نے دو مرتبہ فرمایا: پانے والے خالد نے جو کچھ کیا ہے میں اس سے بڑی ہوں لہ اس کے بعد حضرت علیؑ کو کافی مال دیجی جی مذکور کے پاس بھیجا اپنے مقتولین کی دیت ادا کی جو مال تباہ ہو گیا تھا اس کا عوض دیا انتہا ہے کہ کتنی بھی قیمت ادا کی اور رسول خدا رقبکلہ بختوں کو اٹھا کر گھر سے ہوئے ہاتھوں کو اتنا بلند کیا کہ بغل کے سچے کا حقد دکھانی دینے لگا اور فرمایا: خدا یا میں خالد کے اقدام سے بڑی ہوں اس جملہ کو تمین مرتبہ فرمایا تھے

کہ میں پوچھ سکتا ہوں کہ اب صحاب کی عدالت کہاں سمجھی؟ جب خالد ابن ولید جو ہمارے نزدیک من صھاپس شمار ہوتے ہیں اور ہم ان کو تسفیف اللہ تسبیح ہیں تو کی خدا کی تواریخ اس نے ہے کہ اسے بلکہ ہر اور مسلمانوں کے اوپر اٹھایا جائے اسیں صرکھی طور سے تاقضی ہے کیونکہ ایک طرف اونہ اقتل نفس سے روکنے ہے فحتا اور منکر بعینکے ارجمند سے منع کرتا ہے بلکن (دوسری طرف) حضرت خالد جو سیف اللہ ہیں وہ بغاوت کے مسلمانوں کا فتح عاًم کرتے ہیں ان کے خون و مال کو رائیگاں کر دیں لہ صحیح بخاری حجہ مطیا باب اذ افضل الحکم بجز پیغمبر و نبی سیدہ ابن ہشام حجہ مس ۲۵ طبقات ابن عبد الرفاعی ۳۰۷

ہیں امور توں دیکھوں کو قیدی بنا لیتے ہیں۔ لفظنا یہ خدا پر بیان ہے۔ پروفیسر دکار نواس سے بلند و بزرگ  
 ہے۔ معہودہ قوتِ زمین و آسمان اور ان کے درمیان کی حزروں کو جلائیں پیدا کیں۔ یہ کافیوں کا حال ہے  
 ابو بکرؓ خلیفۃ المسیحین تھے ان کے لئے یہ کیسے جائز ہوگی کہ اتنے بڑے بڑے جرم کو سن کر حاضر  
 رہیں؟ یہی نہیں بلکہ عمر کو آماڈہ کریں کہ حالہ کے خلاف زبان کو روک لو کیا واقعہ ابو بکرؓ اس پر قائم ہو  
 گئے تھے کہ خالدؓ نے نادیل میں غلطی کی ہے؟ اگر اسے تو بچرِ محروم تباہ حرمت کر کے نادیل کر لیکا  
 لیکن میں کسی قیمت پر نہیں مان سکتی کہ ابو بکرؓ خالدؓ کے معاملہ میں نادیل کے قابل تھے۔  
 خالدؓ شخص ہے جس کو عمر نے لاشمیں خداؓ کے لقب سے نوازا اور عمر کی رائے تھی کہ خالدؓ کو قتل کرنا  
 واجب ہے کونکا اس نے ایک مسلمان کو گنہ قتل کیا ہے باہم پر اس کو حرم کیا جانا ضروری ہے کونکا  
 اس نے ماں کی بیوی یعنی ستر ناکیا ہے لیکن ان میں سے کچھ بھی۔ ہوا بلکہ خالدؓ نے عمر کے مقابلہ  
 میں میدان جیت لی تھا۔ کیوں کہ ان سب باتوں کے باوجود ابو بکرؓ خالدؓ کے حمامی بن گئے اور ابو بکرؓ  
 دوسروں کے برابر خالدؓ کی حقیقت سے زیادہ واقف تھے۔ اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اس  
 رساں کی واقع کے بعد بچر ابو بکرؓ نے خالدؓ کو یہ مدد کیجئے تھے جو دیا ہاں پہلو کو خالدؓ کو بھرخ فتح نصیب ہوئی اور  
 وہاں بھی خالدؓ نے ایک عورت سے مذکا لائی کیا، جبیے یعنی سے کی تھا۔ اور ابھی نہ تو مسلمانوں کا خون  
 خشک ہو پا تھا مسلیک کے سروکاروں کا نکاح نے بچر بھی مگل کھلا دیا اس مرتبہ ابو بکرؓ نے خالدؓ کو اس  
 سے زیادہ ڈانٹ دیتے کی جتنی تیاری کے مسلمانوں کے چکے تھے لہ  
 خاہی بات ہے کہ یہ دوسری عورت بھی شور بردار بھی جس کے شوہر کو قتل کر کے خالدؓ نے  
 اس کے ساتھ مذکا لائی جس طرح ماں کی زوجی یعنی سے کچکے تھے، وہ نہ ابو بکرؓ اس مرتبہ اپنی زیادہ  
 ڈانٹ دیتے نہ کرتے۔  
 اس کے علاوہ موخرین نے اس خط کی عبارت بھی نقل کی ہے جو ابو بکرؓ نے خالدؓ کو لکھا تھا اسی  
 لامخالہ کے بیٹے نے برابر عورتوں سے مذکا لائے تھے حالانکہ تیرے گھر کے سامنے بارہ مسلمانوں کا ملنے

لہ "الصلیق ابو بکرؓ" ص ۱۵۱ اور اس کے بعد

ابھی خشک بھی نہیں ہو پا بلے حالانے جب خط بڑھا تو کہا اسی الحسر (جنیت) کا حکم ہے یعنی عنین خجل کا  
 ان تمام سباب کی بنابری میں اس قسم کے اصحاب سے نفرت کرنے لگا، اور ان کے ان یہود کا لذت  
 سے بھی نفرت کرنے لگا جو ہر صاحبی کے نام کے لئے گے رضی اللہ عزوجلتی میں اور ان (علماء) سے بھی نفرت  
 کرنے لگا جو بڑی دلیری کے ساتھ ایسا اصحاب کا دفعہ کرتے ہیں، اور افسوس کی تاویل کرتے ہیں اور  
 ابو بکر، عمر، عثمان، خالد بن ولید، معادیہ، عمرو و عاص جیسے لوگوں کے افعال کو صحیح ثابت کرنے کی وجہ  
 روایات فعل کرتے ہیں۔ پرانے والے میں تو بہ وحشیانہ کرتا ہوں، معمود میں ان تمام لوگوں سے  
 بزرگی اختیار کرتا ہوں اور ان کے ان تین اقوال کو افعال سے بزرگی اختیار کتا ہوں، جن کے ذریعہ انہوں  
 جنہیں اصحاب کی مخالفت کی تیرے حرمت کو مباح کیا، اور تیرے حدود سے بخادر کر گئے، اور ان کے  
 میان لوچھکر پرید کاروں ملتے والوں سے مجت کرنے والوں سے بھی نفرت کرتا ہوں، جیسے ملک پیپے  
 جب میں جاہل تھا تو ان سے مجت کرنا تھا تو میری غلطی کو معاف کر دے حالانکہ تیرے رسول نے  
 کہہ دیا ہے: جاہل لپیے چیات کی وجہ سے معدود نہیں سمجھا جائیگا۔

خداؤند اپا رے بزرگوں نے ہم کو راستہ سے بھی کھادیا تھا، حقیقت کو ہم سے مخفی کر دیا تھا،  
 پھر ہم پاؤں کفر کی طرف پلت جانے والے صحابہ کو تیرے رسول کے بعد افضل انبیاء رکھا تھا اور اس میں  
 کوئی شک نہیں ہے کہ ہمارے آباء و اجداد اموالوں اور ان کے بعد عبادوں کی دھوکہ دی کے شکار  
 ہو گئے تھے۔ پروردگار ان کو اور ہم کو بخش دے تو راز ہے سریشہ اور دل میں چیزیں بالوں تک سے  
 واقف ہے ہمارے بزرگ ان صحابہ کا جواہر اور اکرام کرنے تھے اور ان جیسے مجت کرنے نہ ہو  
 اس حسن نسبت کی بنا پر تھا کہ یہ لوگ تیرے رسول کے انصار اور تیرے رسول کے جانبیں دل سے تھے،  
 اسے میرے آقا الوحوت جانتا ہے کہ ہمارے آباء و اجداد اور ہم محنت ہل ہے، یعنی ان اہم سے مجت کرنے میں  
 جن سے تو نے اذہاب جس کیے اور ان کو یا کرنے کی طرح پاک کر دیا ہے جن کے سید و مرد اسید  
 السین امیر المؤمنین فائدۃ الغرائبین، امام الشفیعین حضرت علیؑ ابن ابی طالبؑ ہیں

لہ نارت بخطبی ج ۲ ص ۵۶، تاریخ غمیں ج ۲ ص ۲۲۲ لہ باہمیں ہاتھ سے حکم کرنے والا

خداوند اجمعیں انھیں لئے معموریت کے شیعوں میں اور ان کی جبل ولایت سے تسلیک کرنے والوں  
 میں ان کے راستہ پر چلتے والوں میں سے قرار میں اور ان لوگوں میں سے قرار دے جوان کی  
 سختی پر سوار ہونے والے ہیں اور ان کے عروۃ الولٹی سے متینک رہنے والے ہیں اور ان کے  
 صفاتِ عالیات میں داخل ہونے والے ہیں ان کی محبت و مردمت کے راستہ پر چلتے والے میں اور  
 ان کے اقوال و اعمال پر عمل کرنے والے ہیں۔ ان کے فضل و نوشش کا شکریہ ادا کرنے والے ہیں،  
 خداوند اجمعیں انھیں کے زمرے میں منثور کر کیونکہ یہ بنی (صلوک عربی ملی آل) نے فرمایا ہے:  
 ان ان جس کو دوست رکھتے ہے اسکے ساتھ منثور ہو گا۔

## (۲) حدیث سفینہ "إِنَّمَا مُثْلُ أَهْلِ بَيْتٍ فِيهِ مُثْلُ سَفِينَةٍ فَوْجٌ"

فِي قَوْمٍ مِنْ سَبَكِهَا بَحْرٌ وَمِنْ تَخْلُفٍ عَنْ حَمَادَةٍ لَهُ  
 رَوْلٌ خَذَنَ فَرِمَاهَا: میرے اہل بیت کی مثال تمہارے درمیان میں کشتنی فوج کا طرح ہے  
 فوج فوج میں جواس پر سوار ہو انجات پاگ جواگ رہا وہ ڈوب گی۔  
 دوسری حدیث میں اس طرح ہے: "إِنَّمَا مُثْلُ أَهْلِ بَيْتٍ فِيهِ مُثْلُ سَفِينَةٍ فَوْجٌ  
 بَحْرٌ إِسْرَائِيلٌ مَنْ دَخَلَهُ عَفْرَلَهُ لَهُ"  
 میرے اہل بیت کی مثال مہاجرہ دیبان میں اسی ہی ہے جیسے جی اسرائیل میں با جملہ کی جواس میں  
 داخل ہراوہ بنتا گیا۔

ابن حجر نے صواتق محرر میں اس حدیث کو لکھ کر فرمایا ہے کہ کشتنی سے اس لئے ارشیدہ گی کیوں کہے  
 جوان سے محبت رکھنے اور ان کی عظیمیت کے خدا کی نعمت کا شکریہ ادا کرے اور علماء ایامیت کی ہدایت  
 لئے مستدرک ج ۲ ص ۱۵ "لکھیں الذی یعنی مع المودہ ص ۲۰۰، ۲۰۱ صواتق محرر ص ۱۸۰، ۲۲۲، تاریخ الغنیمی"  
 ماسیح صفت اسعاف الراغبین لہ بمعجم الزوادر (لبیضی) ج ۹ ص ۱۷۸

پر عمل کرے وہ مخالفتوں کی ظلمتوں سے نجات پا جائے گا۔ اوجوان کی مخالفت کرے گا وہ کفران نعمت کے سمندر میں ڈوب جائے گا اور طفیان کے جنگلوں میں بلاک ہو جائے گا۔ اور باب حطہ ترشیہ دینے کی وجہ یہ ہے کہ خدا نے اس باب میں توافع کے ساتھ داخل ہونے کو عرب معرفت قرار دیا ہے۔ باب حطہ سے مراد یا تو باب ارسیم ہے یا بیت المقدس ہے۔ اور اس امت کے اہلیت کی محبت کو عرب معرفت قرار دیا ہے۔

ناش میں ابن حجرے پوچھتا کہ کیا آپ ان لوگوں میں سے میں جو شفیع پر سورا ہوئے اور دروازے میں داخل ہوئے اور علما و کی ہدایت پر عمل پیرا ہوئے یا ان لوگوں میں سے میں جو کہتے کچھ میں کرتے کچھ ہیں۔ اور عقیدہ کچور کہتے ہیں، اور کام کچھ کرتے ہیں۔ اور ایسے توہیت سے نابین و نطا لاعلما و ہیں کہ جب میں ان سے سوال کرتا اور اجتماعی کرتا ہوں تو فوراً جواب دیتے ہیں: ہم اہل پیغمبیر کے اور حضرت علیؓ سے دوسروں کی بیانیت زیادہ فربیت ہیں، ہم اہل بیت کا احترام کرتے ہیں کوئی ایسا نہیں ہے جو اہل بیت کے فضائل کا انکار کرتا ہو۔

جیسا اورہ زبان سے ایسی بات کہتے ہیں جوان کے دل میں نہیں ہوتی اور یا سپری حضرت احرام و نقدرتو اہل بیت کا کرتے ہیں لیکن اقتداء تقدید و شسان اہل بیت و قاتلان اہل بیت و مخالفین بیت و بیت کی کرتے ہیں اور یا سپری لوگ اہل بیت کو جانتے ہی نہیں کیونکہ اگر آپؓ سے چیزیں کہاں بیت کون ہیں؟ تو یہ فوراً جواب ملتے ہیں کہ وہ ازاد ایجاد پر غیر میں جن سے خدا نے حرم کو دور کر دیا ہے، اور رسمیں کو میرے لئے ایک شخص نے حل کر دیا جب میں نے اس سے یہی سوال پوچھا تو اس نے کہا:

اہلست والجماعت سب کے سب اہل بیت کی اقتداء کرتے ہیں مجھے اس کے کہتے پر بیت قیمع بہوا میں سے کہا جائی رکھیے؟ اس نے کہا: رسولؐ خدا نے فرمایا ہے نصف دین تو تم تحریر، (صلوٰۃ) سے حاصل کر وہاں اہم نے نصف دین اہل بیت (اعنی عاش) سے حاصل کی۔ دیکھا آپ نے یہ اہلین کو سمجھتے ہیں؟ اسی بنیاد پر ان کے اس کلام کو تم اہل بیت کا احترام کرتے ہیں۔ اس مطلب پر حمل کرنا چاہا ہے۔ لیکن اگر ان سے پوچھا جائے کہ آپ بارہ اماموں کو جانتے ہیں؟ تو وہ کو احمد حضرت

اممِنْ، امامِ حسین کے علاوہ کسی کو نہیں جانتے اور امامت حسین کی بھی نہیں ملتے ہیں یا مرف معادیہ بن الی سفیان جسے لوگوں کا احترام کرتے ہیں جسے عموماً عاصِ حالانکہ معادیہ وہ شخص ہے جس نے امامِ حسن بن کوزہ برے شہید کرایا ہے اور یہ لوگ اس تو کا اس لوحی کہتے ہیں دل حقیقت یعنی تناقض ہے یعنی خلط و تبیس ہے اسی کو خون کو باطل میں مخلوط کر دیا گئے ہیں رشنا کوتار بھی کے غلاف میں بند کر دیا ہے ورنہ یہ کیسے ممکن ہے مومن کے دل میں شیطان و رحمان دونوں کا مجتمع ہو جائے؟ خداوند عالم کا ارشاد ہے:

لَا يَحِدُّهُمْ مَا تَوَمَّلُونَ يَا اللَّهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرُ يُوَدِّعُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
وَلَوْكَانُوا آتَاهُمْ أَوْ أَمْنًا عَهْمًا أَوْ أَخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَةَهُمْ أَوْ لِلَّهِ كَلَبٌ فِيَّ  
قُلُوبُهُمُ الْإِيمَانُ دَأْيَهُمْ حُرُوجٌ مِنْهُ وَجَلَّهُمْ جَانِبٌ بَحْرٌ مِنْ مَحَاجِهِمُ الْأَنْهَارُ  
خَالِدُونَ فِيهَا ضَرِبَ اللَّهُ عَهْمُهُ وَجَهْوَاعَنْهُ أَوْ لِلَّهِ حِزْبٌ أَلَيْهِ أَلَيْهِ حِزْبٌ  
أَسْتَهِمُ الْمَفَلُوكُونَ (پیغمبر مصطفیٰ (صلی اللہ علیہ وسلم) (بخاری) آیت ۱۳)

ترجمہ: جو لوگ خدا اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہیں تم ان کو خدا اور اس کے رسول کے شمنوں سے دستی کرتے ہوئے نہ پاؤ گے اگر وہ ان کے باپ یا میٹے یا بھائی یا خاندان ہی کے لوگ بھیں نہ ہوں یعنی وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں خدا نے ایمان کو ثابت کر دیا ہے اور خاص لئے نہ سے ان کی تائید کی ہے اور ان کو (سبیثت کے) اندر رے بھرے (باغوں میں داخل کر لگا جس کے نیچے ہریں جاری ہیں (راوروہ) سبیثہ اس میں رہیں گے خدا ان سے راضی اور وہ خدا نے خوش یعنی خلا کا گروہ بے سن رکھو کہ خدا ہم کے گروہ کے لوگ دلی مراد پائیں گے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَحْذِّرُهُمْ وَلَا عَذَّبْهُمْ وَلَا يُغْرِيَهُمْ أَوْ لِلَّهِ  
تَعْلَمُونَ إِنَّمَا يُعَذَّبُ الْمُؤْمِنُونَ وَقَدْ كَفَرُوا لِمَا جَاءُوكُمْ مِنَ الْحُقْقَ (پیغمبر مصطفیٰ (صلی اللہ علیہ وسلم) آیت ۱)

ترجمہ: ایماندار اگر تم جہاد کرنے میری راہ میں اور میری خوشنودی کی کمی میں لگھ سکتے ہو تو میرے اور اپنے شمنوں کو دوست نہ بناو ہم تو ان کے پاس دوستی کا پیغام بھیتے ہو اور جو (دن)

حق تھا اسے پاس آیا ہے اس سے وہ لوگ انکار کرتے ہیں

(۳) حدیث سرور قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ سَرَّةِ الْمِيَاجِاجِ  
وَمِنْ سَرَّةِ الْعَدَنِ جَنَّةً عَدَنَ خَرَبَهَا سَبِيلٌ فَلَمَّا وَلَّا عَلَيْهَا مِنْ نَفْدِ كَوْلَبَةٍ  
وَلَقِدْ يَأْخُلُ بَيْتَيْهِ مِنْ بَعْدِنِي فَإِنَّهُمْ عَرَبٌ حَلَفُوا مِنْ حَلَافَةٍ وَرَزَقُوا فَحْمَىٰ وَ  
عَلَيْهِمْ نُوَيْلَةُ الْكَذَبَيْنِ لِفَضْلِهِمْ مِنْ أَسْتَانِ الْقَاطِعَنِ فَهُمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
شَفَاعَةٌ لَهُمْ جَنْ سَوْرَةٌ بَاتِ الْمِيَاجِاجِ مِنْ زَمَنِي زَمَنِي اَبْرَكَرَے اُور میری موت مرا وہ اس جنت

عدن میں رہے جس کو میرے رب نے لگایا ہے تو میرے بعد علی اور ان کے دوستوں کو دوست رکھے  
اور میرے اہلیت کی پیروی کرے کیونکہ وہ میری ہی طبقت سے خلن کئے گئے ہیں اور میرا ہی علم و فہم ان کو عطا  
کیا گیا ہے میری امت کے جو لوگ ان کے فعل کا انکار کرتے ہیں اور مجھ سے رشتہ داری کو فقط کرتے  
ہیں ان پر دلیل ہو اور ان کو میری شفاعت خدا الصیب نہ کرے

یہ حدیث بھی ان صریح حدیثوں کی ملحوظ ہے جس میں تاویل کی گنجائش نہیں ہے اسلام کو محصور کرنے  
میں بلکہ اس کی ساری دلیلوں کو کاٹ دیا ہے جب کوئی علی کو دوست نہیں رکھے گا اور عترت رسول کی  
پیروی نہیں کرے گا تو رسول کی شفاعت سے محروم رہے گا۔

میں یہاں پر ایک بات کی طرف اشارہ کرتا چلوں کہ جب میں یہ بحث شروع کی تو ابتداء میں اس حدیث  
کی صفت میں مجھے شک تھا کیونکہ اس حدیث میں علی اور اہل بیت کی مخالفت کرنے والے کو ایسی تهدید  
و حکمی دی گئی ہے کہ میں اس کو مبالغہ سمجھنے لگا خصوصاً جب کہ اس کی تاویل بھی نہیں کیجا سکتی لیکن جب میں  
نے اس پر اس حدیث کے بعد این مجرم عقلانی کا یہ قول پڑھا: میں عرض کرتا ہوں اس حدیث کے راویوں  
میں بھی بن علی المخاربی ہے جو لغو اور سیکار آدمی ہے! تو مسئلہ اس ان ہو گیا اور میرے ذہن میں جو لغیض  
لے متذکر ج ۲ ص ۱۲۸، الجامع الکبیر (طبرانی)، اصلہ ابن حجر عسقلانی (کنز العمال ج ۲ ص ۱۵۵) میں بیجع المودة

ص ۹۵، حلیۃ الاولیاء راجع ص ۸۶ تاریخ ابن عاصی راجع ۲ ص ۱۳۹

یا اس حدیث کے متعلق تھیں وہ سب فرع گھوٹیں کیونکہ میرے ذہن میں یہ بات سمجھی کریں یعنی بن علی  
المغاربی ہی اس حدیث کا گڑھے والا ہے اور رائق نہیں ہے لیکن خدا کی منظی سمجھی کر مجھے پوری حقیقت  
پر طلمع کر دے چاہئے ایک روز میں ابراہیم الجہانگیر کے معالات میں عقائد میں مناقشات "پڑھو رہا تھا  
اس وقت حقیقت واضح ہو گئی۔

فقرے یہ ہوا کہ اس میں لکھا تھا یعنی بن علی المغاربی ان معتبرین میں سے جن پر نجاشی اسلام  
نے اعتماد کیا ہے چنانچہ میں بخاری اسلام کو اٹ پلت کر ٹھہر ہے لکھا تو دیکھا کہ بخاری نے تیری جملہ کے میں!<sup>۲۱</sup>  
پر غزوہ حمیریہ کے باہم مخلد حدویوں کے اکبر یہ بھی لکھی ہے اور اسلام نے پانچوں جلد ص ۱۱۹ پر باب  
الحمد و مکار کے اندر اس کا ذکر کیا ہے اور ذیلی - جو اس مسلم میں بہت سخت تھے۔ نے ان کے مرالی  
کی تو ٹھیک کی ہے اور سیکھ اور جرج و تعلیل نے بھی اس کا شمار (اقفات) میں کیا ہے اور شیخان (بخاری) میں  
مسلم نے اس سے استحاج و استلال بھی کیا ہے تو پھر آخراً اس فرب کا رسی دعوو کردی اور حقائق کو  
پڑتے اور ایسے شخص کے بارے میں طعن کرتے کہ کیا ضرورت ہے یہ جنکا اہل محاج نہ اس پر متلاش  
کیا ہے کیا اس کی وجہ یا تو نہیں ہے کہ اس نے اپنا حقیقت کر دیا ہے یعنی ایتیعت کی افتادا کے  
وجوب کا ذکر کر دیا ہے، اسی لئے ابن حجر اس کی تغییف تو میں پڑا ترکیے حالاً کہ ابن حجر کے ذہن سے  
یہ بات نکل گئی کہ ان کے علاوہ بھی بڑے زبردست قسم کے علماء میں جوان کی ہر جھوٹی ترویٰ الغرض کا  
حباب رکھیں گے اور ان کی جہالت و تعصب کے پر سے کو جاک کر کے رہیں گے کیونکہ وہ لوگ  
ذور بہوت سے روشنی حاصل کرتے ہیں اور اہل بیت کی بیانات پر غل کرتے ہیں۔  
اس کے بعد میں اس بات کو جان کیا کہ ہمارے علماء کی پوری کوشش حقیقت کو جھانے کی ہوتی ہے  
تاکہ ان کے پیرو مرشد اصحاب کرام اور خلف اور کامیاب امداد اس بحوث جائے اسی لئے یہ لوگ بھی تو صحن حدویوں  
کی تاویل کر رہے ہیں اور ان کو وسرے معانی پر غل کرتے ہیں اس کی مثال یہ ہے کہ حدیث مدن کفت مولاه  
فہمۃ اعلیٰ مولاۃ میں مولیٰ کے معنی کو اولیٰ کے بھائیے محب و ناصر کے معنی میں کر دیتے ہیں۔

علمائے اہل سنت اس حدیث کی صحت کے قائل ہیں مگر مولیٰ کے معنی میں تاویل کرنا واجب جانتے ہیں کہ مولیٰ سے مراد محب اور ناخوبیں اور یہ تاویل صرف ابو بکرؓ، عمر، عثمانؓ کی خلافت کو صحیح ثابت کرنے محبیٰ کرتے ہیں اگر یہ تاویل نہ کریں تو حضرت علیؓ اگر مالک اللہ وجہہ سب سے اولیٰ ثابت ہوں گے بلکہ اس میں دیگر خرابیوں کے علاوہ سے بڑی خرابی یہ ہے کہ تمام ان اصحاب کا مامن ابو بکرؓ کے فاسق ہونا لازم آتا ہے جبکوں نے ابو بکرؓ کی بیعت کی تھی، یہ ان علمائے اہل سنت والجماعت کا قول ہے جو ٹوپیں میں رہتے ہیں اور جب میں نے ان سے کہا کہ رسولؐ خدا نے خطبہ اور حدیث سے سپلے جب اصحاب سے لوچھوپا کر دیتیں تمہارے نفشوں پر تم سے زیادہ اعلیٰ نہیں ہوں اور سب نے کہا ہے! تب اس کے بعد تھی کہ حدیث بیان کرنا فرینہ ہے مولیٰ مجعی اولیٰ بالتفصیل کے ہے تو ان لوگوں نے جواب دیا یا اضافہ کیا نہ کیا ہے پھر جب میں نے ان سے سوال کی کہ کیا یہ بات عقل میں آتی ہے کہ لاکھوں آدمیوں کو شدید گری میں روک کر صرف اتنا باتا مقصود تھا کہ جس کا میں محب ناصر ہوں علیٰ بھی اس کے محباب نامہ ہیں و تو وہ لوگ لا جواب ہو گئے اور خاموش ہو گئے۔

اور کچھی مدد تمام حدیثوں کو جھوپی کہتے ہیں جو ان کے مذہب کے خلاف ہوں۔ چلے ہے ان کی صحاح و مساند میں وہ حدیثیں موجود کہیں ہوں اس کی مثال یہ حدیث ہے، **الخلفاءُ مِنْ بَعْدِي أَشَاعُرُ كُلَّهُمْ مِنْ قَوْنِي** (مشیرے بعد بارہ خلیفہ ہوں گے اور وہ سب کے سبق قویش سے ہوں گے اور ایک روایت میں ہے) **(كُلُّهُمْ مِنْ بَنِي هَانِثَمْ)** وہ سب کے سب بھی ہائیم سے ہوں گے اس حدیث کو بخاری و مسلم کے ساتھ تمام اہل سنت والجماعت کے صحاح والوں نے نقل کیا ہے لیکن اس کے باوجود یہ کوئی اس کو مجذولاتے ہیں اور ان بارہ اماموں کو نہیں ملتے جو اہل بیت سے میں جوں کو شیعہ امام ہائے ہیں بلکہ اہل سنت حضرات اس میں کچاروں خلفائے راشدین کو شمار کرتے ہیں اور کچھ لوگ خلفائے راشدین کے ساتھ عربین جب الفرزکؓ کو سمجھی شمار کرتے ہیں تو اس طرح تعداد پانچ ہو جاتی ہے اور پھر مطہر و رضا ہیں آگے نہیں بڑھتے اور معادویہ یزیدؓ مروان بن الحکمؓ مروانؓ کی اولاد کو خلفائے راشدین میں شامل نہیں کرتے اور یہ صحیح کرنے ہیں لیکن ۱۲ کی تعداد پوری نہیں ہو جاتی بلکہ ایک سہیلی ہو کر رہ جاتی ہے

او ایسی بسلی جس کا حل نہیں ہے مگر یہ کہ شیعوں والی بات مان لیں۔

اور صحیح حدیث کا آدھا حصہ یا پہلے حصہ ہی حذف کرتے ہیں تاکہ اس کو بلا جائے کہ اس کی مقصد یہ حدیث ہے رَأَنَّ هَذَا أَخْنَى وَصَبَقَتِي وَخَلِيفَتِي مِنْ بَعْدِكُمْ فَإِنَّمَا مَعُولَهُ وَالظَّاهِرُوا! اس حدیث کو انکفرت نے حضرت علیؓ کی گردان پھر کرفرمایا تھا اس حدیث کو طبری نے اپنی تاریخ میں ابن شیر نے اپنی کامل میں لکھا ہے اسی طرح کنز العمال میں مسندهم بن جبلؓ بھی ہے اس پڑھلبی اور ابن عی کریمؓ بھی ہے لیکن طبری کی جو افسیر چھپی ہے اس کی ج ۱۹ ص ۱۲۱ میں یوری حدیث نہیں لکھی ہے بلکہ اس کے تعلق ان کو حذف کر دیا گیا ہے اور اس کی جگہ پرانا هذا اخنی وَكَذَا وَكَذَا! انحری ہے حالانکہ اوگ اس سے غافل میں کہ طبری نے اپنی تاریخ میں اس حدیث کو مکمل لکھا ہے ملاحظہ فرمائیے ج ۲۱ ص ۳۱۹ - ۳۲۱ یہ بے علمی امامت؟ شاید اس بیچارے عالم کو کوئی حیلہ ہاتھ نہیں آیا جس سے حدیث کو مجہلا کے اور ہر حدیث رسولؐ خدا کے بعد حضرت علیؓ کی خلافت پر انص ہے اس نے اس نے کوچپانے کی کوشش کی اور اس کو کذاؤکذا سے بدل دیا اسکے بیچارے کو یہ خیال ہوا کہ اگر اس نے اپنی ایمکنہ کر لی تو سورج کی روشنی بھی چھپ جائے گی یا اس نے یہ سورج کو کذاؤکذا لکھ کر قارئین کو قافیع کر دے گا نہیں ایس نہیں ہو سکتے۔

اور صحیح انقدرین راویوں کو مشکوک بنانے کی سعی لا حاصل کرتے ہیں کہیجہ ان راویوں نے الی چند نقل کی ہیں جوان لوگوں کی من پسند نہیں ہیں جیسے ان لوگوں نے بھی بن یعلیٰ المحادی کو مطہون قرار دیا ہے حالانکہ ان معتبر راویوں میں ہے جس سے بخاری و مسلم نے اپنی اپنی مسمیح میں اصحاب خ کیا ہے لیکن ان جو عقلانی نے اس کے بارے میں خدا کیے ہے اور کہا ہے یہ ایک وابہیات آدمی ہے قابل اعتماد ہیں ہے کہیونکہ اس نے حدیث موالات کو نقل کیے ہے جس میں رسولؐ خدا نے تمام اصحاب کو حیکم دیا ہے کہ میرے بعد سب کے رب حضرت علیؓ اور اہل بیتؓ سے موالات کریں لیکن یہ حدیث اب جو اور ان کے ہم خیال لوگوں کو پسند نہیں آئی جن کا مقصد حقائق کو مٹانے ہے حالانکہ معاویہ نے حقائق کو چھپانے کے نے اپنے تمام سرے چاند کا کہ ڈھیر کو صرف کر دیا تھا، لیکن ناکامیاب رہا تھا

تو پھر بیچارے ابن حجر را دیوں میں خدا کے کوئی بخوبی ساختے ہیں؟ معاویہ کے ہاں تجویں و طول، سلطنت و طاقت جاہ و مرتب سب کوچھ سختا مگر وہ بڑی طرح ناکامیاں ہو گی اور زمانے نے اس کو تاریخ کے دنیز پر دوں میں چھپا دیا۔ البتہ حضرت علیؑ کا نور مرو رایامؑ ساتھ رہشن سے شعن تر ہوتا کیا۔ تو ابن حجر جسے لگوں سمجھے سجلہ کہاں ممکن ہے کہ معتبر راوی الحدیث میں خدا پیدا کر کے الہیت کی حقیقت کو مشکوک بنادیں؟ اور خدا کا بھیاد نہ انہمکن بات ہے۔ اور کسی حدیث کو پسے ایڈشن میں چھاپتے ہیں اور بھرپور غلطی پرتبہ ہوتے ہیں قیامت کو ایڈشن پر ہے۔ اس فتنے کے بعد ایڈشن میں تائیں نہیں تائیں والے قیامت کی نظر لکھتے ہیں لوگ اس کو تلاش کر لکھتے ہیں۔ اس کی مثال محمد بن سلیل کی کتاب حیات محمدؓ کا پہلا ایڈشن ہے اس کے مکا پر وَالذِّي عَثِيرَتْكَ الْأَفْرِينَ کے ضمن میں موصیین کی طرف پاقدست حریر کر کے آخر میں لکھتے ہیں: رسول خدا نے فرمایا: میرا بھائی ہے تمہارے درمیان میرا خلیفہ و مصیہ ہے....! لیکن بعد ولی تمام ایڈشنوں میں بغیر کسی اشارہ فرب پر باغیہ کے حدیث کے اس فقرہ کو حذف کر دیا۔ اگرچہ شیخ محمد جواد مغزیہ نے۔ اور وہی اس کے ذمہ دار بھی ہیں۔ اپنی کتب "الشیعۃ فی المیزان" میں اس حادث کو نقل کیا ہے اور فرمایا ہے کہ محمد بن سلیل نے اس فقرہ کو یعنی میرا بھائی تمہارے درمیان میرا بھی و خلیفہ ہے) ہزاروں گنجائیں پیکر حذف کر دیا ہے اور جو نجکے بھلکے نے تو اس خبر کی تجدیب کی ہے اور نہ اسی اس جلد کو حذف کرنے کی کوئی علت بیان کی ہے اس لئے اس سے شیخ محمد جواد مغزیہ کی وسیع اطلاع اور سچائی کی تصدیق ہوتی ہے۔

اس کے علاوہ میں ان جیسے لوگوں سمجھیے کہتا ہوں جو تھوڑی سی بیویگی کی خاطر آیات الہی کو نکھل دلتے ہیں: خدا سے ڈر اسکی بات کہوا اور خدا کے اس فرمان کو مادر کھو: إِنَّ الَّذِينَ مَا أُولَئِنَّ مِنَ الْبَيْنَاتِ وَالْمُهْدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَ يَلْعَنُهُمُ الْأَلَّاهُعُونَ (بیتلل (الفہرست) آیت ۱۵۹) جیک جلوک (بھارتی) ان روشن دیوں اور ہماریوں کو خیس ہم نے نازل کی اس کے بعد چھپتے ہیں، جبکہ ہم کتب دلتوں (توہین) میں لوگوں کے ساتے

صاف صاف بیان کر چکے تو یہ لوگ ہیں جن رخند ابھی لفٹ کرتا ہے اور لفٹ کرنے سمجھی لفت کرتے ہیں اور دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے : **لَأَنَّ الَّذِينَ يَكْعُمُونَ مَا أَتَيْلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتابِ وَلَا يَتَرَوَّنَ بِهِمْ إِنَّمَا أَوْلَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا الْأَنْسَارُ وَلَا يَكُلُّهُمْ إِلَّا شَهَدَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُرَدُّ كُلُّهُمْ وَلَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ** (پ س (بغوة) آیت ۱۱۱) یہیک جو لوگ ان بالوں کو جھوٹ لئے کتاب میں نازل کی ہی وجہ پر اور اس کے بعد لے تھوڑی سی قیمت (دنیوی لفٹ) لے لیتے ہیں یہ لوگ بس انگاروں سے لپٹے پیٹ کھرتے ہیں اور قیامت کے دن خدا ان سے بات تک تو کرے گا نہیں اور زانھیں (گناہوں سے) پاک کرے گا اور انھیں کئے تھے درنک عذاب ہے اس کیا یہ لوگ خدا کی بارگاہ میں تواریخ کے ۹۰ او جتن کا اعتراف کریں گے؟ اگر یہ لوگ ای کریں تو یہ سکتا ہے وقت گزر جانے سے پہلے خدا ان کی توبہ قبول کرے۔

بحث و تجھیں کے بعد یہ بات میرے اور پر بھی ثابت ہو چکی ہے اور میں اسے دعویٰ کا مضمون دیل رکھتا ہوں کاش یہ لوگ ان صحابہ کو سجا نے کی کوشش نہ کرتے جو لائے پاؤں کو مطاف چلے گئے تھے اسی غلطی کی وجہ سے ان کے اقوال میں تناقض ہے اور ان کی باتیں تاریخ سے متفاضل ہیں لے کاش یہ لوگ حق ہی کی پیروی کرتے خواہ وہ کتنا ہی کڑوا ہو تا اگر وہ یہ کرتے تو خدا ان کو بھی راحت نصیب ہوتی اور دوسروں کو بھی رحمت نہ ہوتی اور اس متفقی امت کو تمد کرنے میں ایک کار نیایا انجام دئے جب صحابہ اولین احادیث بحوث کے نقل کرنے میں غیر قابل ہوں، اور جو چیزیں ان کی خواہات کے مطابق نہ ہوں ان کو بطل فرار دیں خصوصاً اگر وہ حدیثیں وفات رسولؐ کے وقت کی مثبتیں ہوں چنانچہ آپ بلا حظ فرمائیں سجاہی اسلام دواؤں نے لکھا ہے : رسولؐ خلنتے مرتے وقت میں چیزوں کی وضیت فرمائی تھی

وَإِمْشَكِينُ كُو جزیرۃ العرب سے نکال دو ۲۱، وفود کی اسی طرح آنے کی اجازت جوں ہر جیسی اجازت دیتا تھا، راوی صاحب فرماتے ہیں: تیری جنر میں بھول گئی تھے تو کہا ساتھ عقل میلانے لئے سجاہی حاصہ ۱۷۱، با جوازِ الوفود من کتاب الجہاد و السیر صحیح مسلم ج ۵ ص ۵، کتاب الوصیۃ.

والی بے کہ جو صحابہ موجد تھے اور انہوں نے رسول کی تینوں صیفیتیں سنی تھیں وہ صرف تیر کیا ہی اور صیبت کو بھول گئے ہیں حالانکہ بارگز فرما کر تیر سٹک لیے لمبے قصیدے یاد کر لیتے تھے اس کو نہیں بھولتے تھے تو کیسے مان لیا جائے کہ اس کو بھول گئے ہے ہرگز نہیں یہ بھولنے نہیں تھے (اور نہ اتنا بھولے تھا)، بلکہ سیاست نے ان کو بھلا دینے پر مجبور کیا تھا۔ اصحاب کے مفہوم خریزوں میں ایک خلخال خیز چیزوں میں بھی ہے اور لقنا پہلی و صیبت حضرت علیؓ کے خلیفہ بنی کی تھی جس کو اوکی نے بھلا دیا ہے

حالانکہ جو یہی حق کو چھپا نے کے باوجود و صیبت کی خوشبو سیمیت ہی جاتی ہے جو اپنے بخاری نے سماں اور صایا میں اور سلمت کتاب الوصیۃ میں نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ عاشک کے سامنے دکر کی گئی کہ علیؓ کے نے و صیبت فرمائی تھی لہ (آپ نے دیکھا اگر و صیبت نہیں تھی تو عاشک کے سامنے اس کا ذکر کیا ہے مترجم) آپ خود ہی ملاحظہ فرمائی کہ خدا اپنے نور کو کس طرح ظاہر کر رہا ہے چاہے ظالم کتنا چھپا میں، میں اپنی بات کی طرف پھرتا ہوں کہ جس ایسے ایسے صحابہ رسول اکرم کی و صیبت نفل کرنے میں غیر معتبر میں تھوہے چارے تابعین و شیعہ تابعین کی کی ملامت کیجاۓ۔

اور جام المؤمنین عاشش ذکر علیؓ کو برداشت نہیں کر سکتی تھیں اور نہ ہی کسی قیمت پر حضرت علیؓ کا ذکر خرچ پنڈ کر تی تھیں جیس کہ ابن سعد نے اپنی طبقات میں لہ اور بخاری نے اپنی صحیح میں۔  
باب مرض النبي ووفاته میں۔ تحریر کیا ہے اور جام المؤمنین عاشش حضرت علیؓ کی موت کی خبر کر سمجھہ شکر ادا اکر تی ہوں تو پھر ان سے یہ کہیں توقع کیجیا تھی ہے کہ حضرت علیؓ کی و صیبت رسول کا ذکر کر لیا گئی؟ ام المؤمنین عاشش کیلئے ہر خاص و عام جانتا ہے کہ حضرت علیؓ سے بغیر رسمیتی تھیں اور ارانسے عدالت رسمیتی تھیں (زصرف حضرت علیؓ سے) بلکہ علیؓ ذا ولاد علیؓ اور اہل بنت مصطفیٰ سے بہت زیادہ عدالت رسمیتی تھیں۔ **لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ**

---

لہ صحیح بخاری ج ۲ ص ۶۹ باب مرض النبي ووفاته، صحیح مسلم ج ۲ ص ۳ اکتاب الوصیۃ  
لہ طبقات ابن سعد، القسم الثانی من المجزف ص ۲۹

# نیصوص کے مقابلہ میں اجتہاد

اس تحقیق نقشیش کے دوران میں اس نتیجہ پر پہنچا کامت مسلم پرسب سے بڑی صیبیت ہو گئی۔ وہ اصحاب کرام کا نیصوص مندرجہ کے مقابلہ میں اجتہاد کرنا ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حدو دخدا ہاتھاں ہوئے۔ سنت رسول مصطفیٰ صاحب پرکے بعد پیدا ہونے والے ائمہ اور علماء صحابہ کے اجتہاد بر قیاس کرنے لگے اور اجتہاد یہ ہو گئی کہ بعض اوقات اگر صحابہ کا فعل سنت نبویؐ بخلاف قرآنی سے تحریکیں تو یہ لوگوں کے سماں کے فعل کو محبت ملتے رکھتے اور سنت رسول و نفس قرآنی کو چھوڑ دیتے رکھتے۔ آپ اس کو بالغہ ترجمیں اسی کتاب میں عرض کر چکا ہوں کہ قرآن میں یہیم کے لئے نفس صریح موجود ہونے اور سنت رسول میں اس کے ثابت ہوئے کے باوجود اصحاب نے خود رانی سے کامیں اور کبیدا یا کہ اگر پانی نہ ملے تو نہایت چھوڑ دو اور عبد اللہ بن عمر نے اس اجتہاد کو صحیح ثابت کرنے کیلئے ایک حدث بیان کر دی جس کو ہم اسی کتاب میں کسی دوسری جاگذار کر چکے ہیں۔

اصحاب میں جس نے سب سے پہلے باب اجتہاد کو پاؤں پاٹ کھوالا ہے وہ خیفہ شافی میں جھنوں نے وفات رسول کے بعد قرآنی نیصوص کے مقابلہ میں اپنی رائے استعمال فرمائی ہے جو اپنے قرآن میں تحقیق زکات کی آٹھ قسموں میں ایک قسم مولفۃ القلوب کی رکھی ہے لیکن حضرت عمر نے مولفۃ القلوب کا حضرت یحیہ کر ختم کر دیا کہ ہم کو تمہاری ضرورت نہیں ہے۔

اور نیصوص نبویؐ کے مقابلہ میں اجتہاد لئے زیادہ کئے ہیں کہ ان کو شمار نہیں کیا جاسکت بلکہ یہ حضرت تو خود یعنی پیر کی زندگی میں کوئی مرتب آپ ہی سے تحریک کے لئے صریح حدیث اور مرضی الموت میں قلم و دو دفات کا نہ دینا۔ اور حسن بن بلال کبیدا ہے کہ اذکر کہ میں اسی کتاب میں کر چکا ہوں، لیکن یہاں پر ایک درس ردا اتفاق ہوا کہ چاہتا ہوں، اور شاید اس سے علم کی غافیت کا مزید اندازہ ہو سکے کہ اس شخص نے جیسے طے کر رکھا تھا، اک سرکار رسالت سے مجاہد معاشر فہرست ضرور کروں گا، واقعہ یہ ہے کہ رسول خدا نے ابوہریرہ کو یہ کہہ کر

بھیجا کر تہواری ملاقات جس شخص سے ہوا اور اس کو دیکھو کر (زبان سے) لا الہ الا اللہ یا ہبہ پالھا درد لے اس کا لقین بھی رکھتا ہو تو تم اس کو جنت کی بشارت دیدو۔ ابو ہریرہ نکلے اور (الافق سے) عمرے ملاقات ہو گئی عمر نے پورا اتفاق سن کر ان کو روکا کہ یہ نہ کرو اور اتنی دھنائی کی کہ ابو ہریرہ چوتھوں کے کھلے زمین پر گر پڑے اور پھر روتے ہوئے رسول خدا کی خدمت میں پہنچنے اور پورا اماجرہ اتنا یا، رسول عمرے بھا، تم نے یہ کیوں کی ہے عمر نے کہا: کیا آپ نے اس کو بھیجا تھا کہ جو شخص دل سے لے لیں رکھتے ہوئے زبان سے لا الہ الا اللہ کہے اس کو جنت کی بشارت دیے؟ رسول نے فرمایا: ہاں! عمر نے کہا ایسا مت کیا کیجیے مجھے دے بے لوگ صرف لا الہ الا اللہ یہ پر بھروسہ کرنے لگیں گے! اور حضرت عمر کے ہاجرا مسے کو خطرہ تھا کہیں لوگ تمیم پر بھروسہ کر لیں اس لئے وہ لوگوں سے بھاکرتے تھے: احلام کے بعد اگر پانی نہیں تو نہ از چھوڑ دیا کرو۔ کاش یہ لوگ غصوں کو ان کی حالت پر چھوڑ دیجیے اپنے عظیم اجہاد سے اس کو بدلنے کی کوشش نہ کرتے جس کے نتیجے میں شریعت کو مٹا دیا احرمات الہی کو بیکار دیا امت مسلمہ کو متعدد مذاہب مختلف آراء اور فرقوں میں باٹ دیا۔

عمر کی متعدد مقامات پر رسول اور سنت رسول کی مخالفت کرنے سے یہ بات سمجھی میں آتی ہے کہ یہ رسول کو معصوم نہیں سمجھتے تھے بلکہ ایک عادی انسان سمجھتے تھے جو کبھی عملی نہیں انجام دی سکتا ہے اور اسی سے اہل سنت والجماعت کے علماء کا یہ عقیدہ ہو گی کہ رسول اللہ صرف تبلیغ قرآن میں معصوم تھے اس کے علاوہ دیگر امور میں وہ کجا ان اون کمیط ج خطا کرتے تھے اور اس عقیدہ پر دلیل یہ پیش کرنے نہیں کہ حضرت عمر نے کمی مرتضیٰ ان کے رانے کی غلطی کی اصلاح کی۔

جب رسول اللہ کا یہ عالم تھا۔ جیسا کہ بعض جاہل لوگ روایت کرتے ہیں۔ کہ آپ اپنے گھر میں بیٹے ہوئے تھے اور شیطان کی بسری کی رہتے تھے اور سورتیں دف بخاری ہی تصیں اور شیطان کی میل رہا تھا کرتے ہیں مگر گھر میں داخل ہوتے (ان کو دیکھتے ہی) شیطان بھاگا اور جلدی جلدی سورتیں خوفوں کو باہی پڑھتے چوتھوں کے بیچے چھاپا، تو رسول خدا نے فرمایا: ملے عمر جس شیطان تم کو دیکھتا ہے کہ تم ایک گھاٹی سے جا رہے ہو تو وہ دسری گھاٹی سے راستہ ملے کرنا ہے تو پھر اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے

کر دین کے معاملات میں عمرانی ذاتی رائے رکھتے ہوں افضل ہے کہ اس قابل بحث ہوں کہ سیدی کی امور میں بلکہ دینی امور میں بھی رسول خدا سے معارفہ کر لیں جیں کہ ابوہریرہ کا واقعہ ہے اپنے  
لفظوں کے مقابلہ میں ذاتی رائے کے استعمال کرنے اور اجتہاد کرنے سے نظر پر سے صحابہ کے  
اندر ایک مخصوص جماعت پیدا ہو گئی تھی جس کی قیادت عمر بن خطاب کرتے تھے اور یہی وہ جماعت تھی  
جس نے واقعہ قطاس پر حضرت عمر کی بھروسہ تائید کی تھی۔ حالانکہ عمر کی رائے فیصلہ صریح کے مقابلہ  
میں تھی اور اسی سے ہم یہ نتیجہ لٹکانے میں حق بجانب میں کہ اس جماعت نے نفس خد بر کو ایک سیکنڈ  
کے لئے بھی قبول نہیں کی تھا جس میں رسول خدا نے حضرت علیؑ کو خلیفہ اسلامیں کی حیثیت سے نامزد  
کیا تھا اور یہ لوگ موقع کی تلاش میں تھے چنانچہ وفات بنتی کے بعد یہ موقع ان کو ولگا اور سقیفہ کے  
اندر ابو بکر کا انتخاب اسی نظر پر اجتہاد کا نتیجہ تھا اور جبان کی حکومت مضبوط ہو گئی اور خلافت کے  
سند میں لوگوں نے رسولؐ کے فصیل کو فرا موش کر دیا تو ان لوگوں نے ہر چیز میں اجتہاد کرنا شروع  
کر دیا یہاں تک کہ بخدا بھی ان کے زد سے نتیجہ ملکی اور انہوں نے حدودِ الہی کو معطل  
کرنا احکامِ الہی کو مبدل کرنا شروع کر دیا اسی کے نتیجہ میں حضرت علیؑ کا حق غصب کر لینے کے بعد  
خاب فاطمہؓ کا تکفیف وہ مسئلہ پیش آیا اور اس کے بعد مانعین زکات کا مسئلہ پیش ہوا یہ ب  
لفظوں کے مقابلہ میں اجتہاد کا نتیجہ تھا اور پھر عمر کی خلافت اسی اجتہاد کا تھی نتیجہ تھی کیونکہ ابو بکر  
نے اپنی ذاتی رائے استعمال کر کے اس شور میں کو بھی ختم کر دیا جس کے سہارے اپنی خلافت کی محبت  
استدلال کرتے تھے اور حب عمر تخت خلافت پر مشیجے تو انہوں نے مٹی کو اور بھی گیلا کر دیا جس چیز کو خدا  
اور رسولؐ نے حرام قرار دیا تھا انہوں نے اس کو حلال کر دیا اور جس کو خدا اور رسولؐ نے حلال قرار دیا  
تھا اس کو حرام کر دیا تھا

اوّل حب حضرت عثمان کا دور آیا تو انہوں نے حد کرد کی اور اپنے سے پہلے والوں سے چار قدم آگے  
لئے جیسے ایک ہی وقت میں تین طلاق کا جائز کرو دینا ملاحظہ ہو صحیح مسلم باطل اطلاق ثلاث عسمن ابی وادی و حجۃ ا  
ص ۲۴۲ لئے جیسے منفذ الحج اور منفذ النافع کو حرام کر دینا ملاحظہ ہو صحیح مسلم کتب الحج صحیح بخاری کی بیانات میں

ہی چلے گئے بیاسی و دینی زندگی میں انہوں نے اجتہادات کے وہ کر شے دکھائے کہ ان کے خلاف عام بغاوت ہو گئی اور اس اجتہاد کی قیمت زندگی دے کر چکائی۔ اور پھر جب حضرت علیؓ کا دو راتا یا تولو گوں کو سنت رسولؐ کی طرف پلٹانے میں بڑی رحمتوں کا سامنا کرنا پڑا۔ آپؐ نے چاہا کہ ان بدعتوں کو ختم کر دیا جائے جو دین میں داخل کر دی گئی ہیں، لیکن بعض لوگوں نے پھر شروع کر دیا تو استدعا کیا۔ عمرؓ کی سنت ختم کیجا رہی ہے) صحیح لفظین سے اور میر اعقیدہ ہے کہ جن لوگوں نے حضرت علیؓ کی مخالفت کی اور ان سے آمادہ پیکار ہوئے اس کی وجہ تھی کہ لوگوں کو ضمیح راست پر لانا چاہتے تھے اور ان کو نصوصِ صحیحہ کا پروپر بنانا چاہتے تھے اور ایک چوتھائی صد تک دین میں جن بدعتوں کا اضافہ کیا تھا اور جو اجتہادات کے لئے تھے کہا خاتمه کر دینا چاہتے تھے اس لئے لوگوں نے مخالفت شروع کر دی کیونکہ لوگوں نے مکوماً اور دینا پرستوں نے خصوص اس میں بڑھ چڑھ کر حضرتی اس لئے کہ یہ لوگ مال خدا کو ذاتی جامد ادبیات اور اللہ کے بندوں کو علام بنانے سے چاندی کا دھیر لختے تھے مگزوروں کو ان کے معمولی حقوق تک نہ دینے کے عادی ہو چکے تھے۔

بہنے یہ دیکھا کامستکبرین ہر زمان میں خود رائی کی طرف مائل تھے اور اس کیلئے ذمہ دار تھے تاکہ ہر طلاقی سے اپنا اوسیہ حاکریں لیکن نصوص خواہ قرآنی ہوں یا رسولؐ کی ہوں۔ ان کے اور ان کے مقاصد کے درمیان پیارا بن کر حامل ہو جاتے تھے۔

اس کے علاوہ ہر عصر و صور ایسے اجتہاد کے الفوار و مدد و گار کمی پیدا ہو جاتے ہیں بلکہ مستفعیں بھی ایسے اجتہاد کو پسند کرتے ہیں، کیونکہ اس میں سہولت و آسانی ہوتی ہے اور اپنے میں پابندی و عدم حرمت ہوتی ہے اس نے سیاسی حضرات اس کو حکم شور قراطی یعنی خدا کی حکم کہتے ہیں اور اجتہاد میں کمی فرم کی قدر بند نہیں ہوتی اسیں حرمت ہوتی ہے اس لئے اس کو حکم دیغیر طبق یعنی جمہوری کہتے ہیں اپس سقیفہ میں قمع ہمنے والے حضرات نے حکومت شور قراطی کو جس کی بنیاد پر رسولؐ اسلام نے نصوص قرآنی پر رکھی تھی، حکومت دیغیر طبق سے بدل دیا جس میں پبلک جس کو مناسب صحیحہ اس کو قائم ہونے لے جلا لکھا گا بلکہ

دیقراطیہ کو توجہ نہیں کرنا سختے کیونکہ یہ عربی نہیں ہے اس کی جگہ نظام شرکی کو جانتے و پیچاتے رہتے ہیں لے کہ جو لوگ نصی خلافت کو نہیں ملتے وہ نظام دیقراطی کے علمبرداریں اور بڑے فخرے کہتے ہیں اس سے پہلے اسلام نے اس نظام کو جاری کیا ہے یہ لوگ اجتہاد و تقدیم کے لفڑے لگاتے ہیں اور یہ لوگ بڑی حد تک مغربی نظام سے قریب ہیں اسی لئے مغربی حکومتیں ان لوگوں کی بڑی تعریفیں کرتیں اور کہتی ہیں کہ درحقیقت بھی لوگ ترقی پسند مسلمان ہیں

لیکن شیعہ حضرات حکومت شیعو قراطیہ کے قائل ہیں (یعنی خدائی حکومت کے) اور لوگ نصی کے مقابلے میں اجتہاد کو قبول نہیں کرتے۔ یہ لوگ حکومت الہی اور حکومت شوالیٰ میں فرق کرتے ہیں ان کے نزدیک شوریٰ کا انفعوں کے کوئی اعلق نہیں ہے اجتہاد و شوریٰ کی صرف ان مقامات پر قابل قبول ہے جیسا پر قرآن یا رسول کی نفس موجود نہ ہو کیا تم نہیں دیکھتے کہ جس خدا نے محمدؐ کو رسول بنالک میسحجا اسی نے ان کو حکم دیا۔ و شاؤحجم فی الکھر دی سر (آل عمران) آیت ۱۵۹). اور ان سے (حب کستہ سابق) کام کا جس میں مشورہ کر لی کرو۔ لیکن جیسا تک قیادت اپنے (امامت و خلافت) کا سوال ہے اس میں خدائی حکم ہے: وَنَّبِحُمْ  
بِخَلْقِ مَا يَأْتِي وَنَنْهَا وَمَا كَانَ لَهُمْ أَغْيُرُهُ (پٰ سٖنٰ (قصص) آیت ۶۸). اور تہارا پروردگار جو جاہتا ہے پہلا کرنے ہے اور جسے چاہتا ہے اور یہ انتخاب لوگوں کے اختیار میں نہیں ہے۔

پس شیعہ چونکہ رسولؐ خدا کے بعد حضرت علیؑ کی امامت کے قائل ہیں اس لئے وہ نفس سے تسلی کرتے ہیں اور اگر وہ صحابہ پر طعن کرتے ہیں تو مرفق ان صحابہ پر حجبوں نے نفس کو چھوڑ کر ذاتی رائے پر عمل کرنا شروع کر دیا اور اس طرح حکم خدا اور رسولؐ کو ضائع و برباد کر دیا اور اسلام میں اتنا بڑا شکاف بیٹا کر دیا جو آج تک پر نہ ہو سکا اور اسی لئے مغربی حکومتیں اور ان کے مفکرین شیعوں کو ناپسند کرتے ہیں اور ان کو متعدد و جمعت پسند کہتے ہیں کیونکہ شیعو قرآن کی طرف رجوع کرنا چاہتے ہیں جو قرآن چوڑ کے بالغ کا منہ کا زانی کو حرم کرنے کا جماد فی سبیل اللہ کا حکم دیتا ہے اور یہ ساری باقیں ان کی نظر میں لے دیتے ہو تو یہ ہے کہ جمہوری نظام پر کبھی انتخاب نہیں کیا گی کیونکہ جن لوگوں نے ابو بکر کو چھا ساختہ وہ کبھی بھی طرح عوام کے نمائندہ نہیں۔

جنگلی پن اور بربریت ہیں۔

اس بحث کے درمیان میں اس بات کو اچھی طرح سمجھ گی کہ دوسری صدی ہجری سے اجتہاد کا دروازہ سنیول نے کیوں بند کر دیا۔ اس لئے کہ اسی اجتہاد نے امت مسلم کو مصائب پر پیش نیوں ایسی خوبی جلوہ میں مبتلا کر دیا جس نے ہر خشک و ترک رتبہ کر دیا، اسی اجتہاد نے اس خیرات کو ایسی پست قوم میں منتظر دیا جس میں لا فائونیت کا دور دور ہے جس پر قابوی نظام کی سکرانی ہے جو اسلام سے پھر جاہلیت پھیلات چکا ہے البتہ شیعوں کے ہمراں جب تک نصوص موجود ہیں اجتہاد کا دروازہ کمی کھلا ہے کسی کو ان نصوص میں سنبھلی کا حق نہیں ہے اور اس مسلم میں شیعوں کی سب سے زیادہ مدد و ممان بارہ اماموں نے کی ہے جو اپنے عہد (رسوی خدا) کے علوم کے وارث تھے جو نہ کو ان تمام المثلیٰ رسالت کی روشنیں ایک تھی اور ان کا کہنا تھا: دنیا میں کوئی ای مسلم نہیں ہے جس میں خدا نے حکم نہ دیا ہو اور رسول نے اس کو بیان نہ کیا ہو (یعنی ان کے ہدایتی رائے کی مجاز نہیں ہے)

اور میں اس بات کو بھی سمجھ گی کہ جب اہلسنت والجماعت نے ان اصحاب کی اقداموں کی جدائی پر تجدید نظر کی جو احادیث نہیں کو قلمبند کرنے سے روک دیا تھا۔ تو غیاب نصوص کی صورت میں لوگ ملتے تھے اس استصحاب پر عمل کرنے کے لئے مجبور ہو گئے۔

اور ان تمام باتوں سے یہ سمجھ گی کہ شیعہ علی بن ابی طالب کی سے وابستہ ہے جو بات تہذیب تھے اور جو لوگوں سے کہا کرت تھے: مجھ سے ہر جزیر کے بارے میں پوچھ سکتے ہو کوئی نہ رسول خدا نے مجھے علم کے ہزار بار قلعیم کر دیتے ہیں اور ایک ایک بار بے ہزار ہزار بار اسی میں اور کچھ عمل گئے ہیں اور غیر شیعہ معاویہ ابن الی سفیان سے چیک گئے جس کو سنت نہیں کا علم کیا ہیں تھا اگر تھا بھی تویہت ہی کم۔ اور یہی معاویہ جو باعثی گروہ کا لیڈر تھا حضرت علیؑ کی وفات کے بعد موتیں کا امیر بن سنجھا اور دین خدا میں اپنی رائے پر اتنا زیادہ عمل کیا کہ اس کے پیشوں اس سے چیزوں کی سچے رہ گئے اور اہلسنت حضرت فاطمہؓ ہیں معاویہ کا بڑا وجہ تھا اور عمل سے محتمل ہیں میں تھا۔ میری سمجھ میں بات نہیں آتی کہ جس نے امام حسنؑ ریثیا اپنی الجنگ کو

امہ تاریخ و شرق اور امن حلال حضرت علیؑ، مغلی الحسن (خوارزمی) حج اٹھی، الغیر (ایمنی) حج ۲۲ مس ۱۲۰

زہر سے قتل کرایا ہو تو لوگ اس کو کوئی محبت نہ مانتے ہیں؟ شاید اس کا بھی جو بیکار ہے میں کہیجی اس کا  
اجتہاد تھا اس نے اجتہاد کی مگر اس میں غلطی ہو گئی۔

زمحلوم یہ لوگ اس شخص کو کوئی محبت نہ رکھتے ہیں جس نے امت نے علم و حکم کے ذریعے پرے لے چکر  
اپنے بعد میٹے زیر کیتے ہیں اور نظام شوریٰ کو شہنشہ ہی میں بدل دیا ہے جس شخص نے لوگوں کو  
حقرت علیٰ اور درین مصطفیٰ پر نژول سے لفڑ کرنے پر محروم کیا ہوا اور یہ حقدت سید سالہ سال تک جاں  
رکھی ہوا اس کو یہ لوگ کوئی محبت نہ دیں کہ ایک اجر کا سخونِ قرار دیتے ہیں؟ اور اس کو کاتب الوجی کس طرح  
سمجھتے ہیں؟ یہ کیونکہ رسول اللہ پر ۲۳ سال تک وحی نازل ہوتی رہی اس ۲۲ سال میں اس سال تک معاویہ  
مشترک رہا اور رسول خدا فتح مکہ کے بعد مکہ میں اقامت پذیر ہیں ہوئے اور معاویہ فتح مکہ کے بعد مسلمان ہوا اس  
کے بعد کوئی ایسی روایت مجھے نہیں ملی کہ معاویہ نے مدینہ میں سکونت کی ہو کچھ معاویہ کیں طرح کتابت وحی  
ہو گی؟ لاَهُوَ لَدَلَاقُونَ دَلَاقُونَ لَا يَأْتِي الشَّيْءُ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ.

ہم وہی پرانا سوال سمجھ دیتا ہوں کہ دونوں میں سے کون حق رکھتا اور کون باطل پرے؟ یا تو حضرت  
علیٰ اور ان کے شیعہ علماء تھے اور باطل پر رکھتے۔ اور یا پھر معاویہ اور اس کے پیروکار علماء تھے اور باطل پر  
حالانکہ رسول خدا نے دو دھکا دو دھکا نی کا پالی لگکر دیا تھا، اگر پیغام سنی جو صحیح است میں اس میں حق بھی  
کرتے ہیں اور محمد پر بحث کے دران اور معاویہ کا دفاع کرنے والے حضرات سے لفڑ و شنید کر کے  
بعد یہ حقیقت واضح ہو گئی کہ معاویہ اور اس کے پیروکار است رسول کے بہرحال پر وہیں تھے خصوصاً اگر  
کوئی ان کے حالات پر مطلع ہو جائے تو اسے بھی اس کا لقب ہو جائے کہ کوئی نکر یہ لوگ شیعیان علیٰ  
لبغض رکھتے ہیں، عاشوری کے دن عید مناتے ہیں، جن اصحاب نے رسول خدا کو ان کی زندگی میزادتی  
پہنچا کر ان کی زندگی اجریں کردی تھیں اس کا دفعہ کرتے ہیں ان کی شلیموں کو صراحتے ہیں، ان کے اعمال  
کو جائز قرار دیتے کی کوشش کرتے ہیں

سبحانی یہ کیسے ممکن ہے کہ آپ حضرت علیٰ اور الحبیتؑ کو بھی دوست کھیں اور ان کے شخشوں اور  
قاتلوں کو رضی اللہ بھی رکھتے رہیں؟ کیا یہ ہو سکتا ہے کہ آپ خدا اور رسولؐ کو بھی دوست کھیں اور جو لوگ

خداوں رسول کے احکام کو بدل دستیے ہیں اور احکام الہی میں اپنی رائے سے اجتہاد و تاویل کرتے ہیں انکا  
بھی فعلع کریں؟

جو شخص رسول اللہ کا احترام نکرے بلکہ ان پر نہیں کا اہتمام لگائے اب لوگ کہیے اس کا  
احترام کرتے ہیں یہ جن لوگوں کو اموی یا عباسی حکومت نے اپنے سیاسی اغراض کے لئے نظام اتنا بنایا ہوا  
اس کی تو آپ لوگ تقلید کرتے ہیں؟ اور جن کے اسماوں اور تعدادوں تک کو رسول اللہ نے معین  
کر کے بتا دیا ہواں کو آپ صحڈ دستیے ہیں؟ آخر کون سی عقائدی ہے؟ جو شخص بنی ہم کی سیاست  
معرفت رکھتا ہوا اس کی تقدیر کریجائے اور جو باب مدینہ اعلمن ہوا اور نہیں ہاروں ہوا سکو صحڈ دیا جائے



# اہل سنت اجتماعت کی صدارت حاصل ہے

یہی نے مارچ میں بہت ڈھونڈھا لیکن مجھے صرف اتنا ملا کہ جس سال معاویہ تخت حکومت پر  
بیٹھا ہے متفق ہو کر اس سال کا نام عام الجماعت "رکھ دیا۔ واقعیہ ہے کہ عثمان کے قتل کے خاتے  
کے بعد افت و حضور میں بٹ گئی والی شیعیان علیٰ (۲)، پروان معاویہ اور حضرت علیؑ شہید کر دئے  
گئے اور معاویہ نے امام حسنؑ سے صلح کر لی اور معاویہ امیر المؤمنین بن گیا تو اس سال کا نام عام الجماعت رکھا گیا  
اس کا مطلب یہ ہوا کہ اہل سنت والی جماعت ہے جو سنت معاویہ کی پریرو�ی کرتی ہے  
اور معاویہ پر اجتماع کرتی ہے اس کا مطلب رسول اللہ کی پریرو�ی کرنے والی جماعت نہیں ہے اسلئے  
ماننا پڑھ کارہ اہلیت رسولؐ ہی اپنے جدکی سنت کو سب سے زیادہ جانتے ولے میں نہ یہ طلاق، اس  
لئے کھنوں والے ہی کھن کی بات کو زیادہ جانتے ہیں اور مکار والے ہی مکار کی گھاٹیوں کو سب سے زیادہ جانتے  
ہیں لیکن یہم نے اہل اشاعر کی مخالفت کی جن کے رسولؐ خدا نے نفس کر دی تھی اور باہرہ اماموں کے  
دشمنوں کی بھنے پریرو�ی شروع کر دی

اوہس حدیث کے اعتراف کے باوجود جس میں رسولؐ خدا نے بارہ خلیفہ کا ذکر فرمایا ہے اور کہا  
ہے یہ سب کے سب قریش سے ہوں گے۔ ہم جب بھی خفاہ کا شمار کرتے ہیں چوتھے خلیفہ پر اکرہ ہجڑے  
ہیں، اور شاید معاویہ نے ہم لوگوں کا نام جو اہل سنت والی جماعت رکھا ہے اس کا مقصد یہ ہے کہ حضرت  
علیؑ اور اہل بہتؐ کے نئے اس نے جو نعمت کی سنت جاری کی ہے اس پر لوگ مجمع ہو جائیں اور  
معاویہ کی یہ سنت ۶۰ سال تک جاری رہی عمر بن عبد الغفرنی کے علاوہ کوئی اس کو ختم نہیں کر سکا  
اسی لئے بعض مومنین کا بیان ہے کہ عبد الغفرنی اگرچہ خود بھی اموری تھا لیکن نبی انبیاء کے اس کے  
فضل کا پلان آپسی مشورہ سے تیار کر لی تھا، کیونکہ اس نے سنت (یعنی حضرت علیؑ پر اعلیٰ) کو ختم کر دیا تھا۔

اے میرے خاذ ان والوں اے میرے گھرو الوہم کو تعصی جو پڑکر حق کو تلاش کرنا چاہئے نکنیجو ہم  
بنی عباس کے بھیث پڑھائے ہوئے ہیں تاریخ سیاہ کے بھیث پڑھائے ہوئے ہیں یہم زرگوں  
کے جو ذکری کے شکار ہوئے ہیں یہم حادیہ عمرو عاصی مغیرہ بن شعبہ جسے چالاک مکار لوگوں کی  
مکاری اور چال بازی کے شکار ہوتے ہیں۔ اپنی حقیقی اسلامی تاریخ کو تلاش کرو تاکہ کرشمند حقائق تک  
ہماری رسانی ہو سکے خدا اس کا دہرا اجر دے گا۔ یہو سکتے ہیں ذریعہ سے خدا رسول اسلام  
کے بعد معاشر میں گرفتاریت مسلم کے افراق کو الفاق سے بدل دے یا مت ۲۷ فرقوں میں بٹ چکی  
ہے ممکن ہے تمہاری وجہ سے پھر ان سب کو ایک پیٹ فارم پر جمع کر دے۔

آذاؤ فیہم سب لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ اور اتباع ابیتیت کے جھنڈے کے سینچے جمع ہو کر امت  
مسلم کو متحدر کر لیں۔ ابیت رسول وہ ہیں جن کی اتباع کا حکم رسول نہ نہیں ہے کو دیا ہے اور فرمایا ہے:  
ابیت سے آگے کوڑھنے کی کوشش نہ کرنا درد بلاک ہو جاؤ گے اور ان سے پچھے بھی نہ رہ جانا درد بلاک  
تمہارا مقدر بن جائے گی۔ ان کو قطیعہ دینے کی کوشش نہ کرنا یہم سنتے زیادہ عالم ہیں لہ  
اگر یہ ایں کریں گے تو خدا اپنی ناراضی اور اپنے غضب کو ہم سے اٹھانے گا۔ اور خوف کے بعد  
ہمارے لئے امن قرار دے گا۔ اور یہم کو زمین پر مستکن بنادے گا اور یہم کو زمین پر خلیفہ بنادے گا  
اور ہمارے لئے اپنے ولی الامام الحمدی (ع) کو ظاہر کر دے گا۔ جن کھیلے رسول اللہ نے ہم سے وعدہ کی  
ہے وہ ظاہر ہو کر دنیا کو عدل و انصاف سے اسی طرح پر کر دیں گے جس طرح وہ پسلے ظلم و جور سے  
بھر جائی ہو گی۔ اور انھیں کے ذریعہ پوری زمین میں خدالانپے نور کو مسکنل کرے گا۔



نه الدلائل (سریلی) ج ۲۰، ص ۱۰۶۔ اسلافابج ۲۰، ص ۱۲۷۔ المصاعدۃ الموقوۃ (ابن حجر) ص ۱۲۲، نسخۃ المؤوی  
ص ۳۱ و ۲۵۵۔ کتر العمال ج ۱۲۹، مجمع الزوائد ج ۹، ص ۱۲۲

## مناظرہ کی دعوت

یہ تبدیلی میری روحانی سعادت کا سبب ہی کیونکہ میں نے تھے مدوب کے اکٹاف یا اسلامِ حقیقی تک رسائی کی وجہ سے فخری کی راحت و دل کی فرحت کا احساس کیا اور جوشیوں نے مجھے گھیریں اور خدا کی نعمت ہدایت و رشاد سے سرتشار ہو گیا اور اب میرے دل میں جو حالات تھے ان کے حفظ پر میں کسی طرح قادر نہیں تھا اچانکہ میں نے لئے دل میں کہا بھفاد آیہ۔ **آمَّا إِنْعَمَةُ رَبِّكَ  
مَحَدُّثٌ** ”انپر دل کی بات کا لوگوں سے بیان کرنے افضل و رکھی ہے اور یہ نعمت ایمان کو بیت برٹی نعمت ہے دنیا و آخرت میں نعمت کبریٰ اہملا نہ کی بھی سختی ہے نیز من بات نہ بخنے والا گونگا شیطان ہے اور حق کے بعد تو گمراہی کے سوچ کو نہیں ہے ان سب باتوں کو سوچتے ہوئے انہا کرنا فروکھا مجھا اور جس باتے اس حقیقت کو نشر کرنے کیلئے میر شعور کو مزید لفظیں و مفکی خوشی وہ الستِ الجامت کی الہیت سے دوری تھی میں نے سوچا ہو سکتا ہے تاریخ نے ان کے ذہنوں پر جو جال بھمار کھا ہے وہ پردهِ اٹھ جائے اور یہ لوگ کبھی حق کی پیر وی کرنے لگیں یہ میری شخصی و ذاتی لائے تھی: **كَذَلِكَ كُنْتُمْ  
مِنْ قَبْلِ مُفْتَنَ اللَّهُ أَعْلَمُكُمْ** (پ سی (۱۱)، آیت ۹۲) (صلانو) پہلے تم خود بھی تو ایسے ہی تھے پھر خدا نے تم پر اس کا دک تھے بھی کسی مسلمان ہو گئے

چنانچہ معہد میں جو چار اسلامہ میرے ساتھ کام کرتے تھے میری ان کو دعوت دیں ان میں سے دو تو دینی تربیت دیتے تھے، اور تیراز بان علی کا اسرتاد تھا اور جو تھا اسلامی فلسفہ کا استاد تھا اور بڑی ققصہ کے نہیں تھے بلکہ ٹیونس جمال سوت کے دہنے والے تھے، میں نے ان لوگوں سے بھا آپ لوگ اس عظیم موضوع پر مجھ سے بحث کیجیے، میں نے اپنے طاہری تھا کہ میں بعض چیزوں کو سمجھ نہیں پایا ہوں اور اس سلسلہ میں بہت منظر و پریشان ہوں اس لئے آپ حضرت میری رہنمائی فرمائیں۔ سب نے

وعدد کریں کہ حمیتی کے بعد میرے محترم آئیں گے میں نے ان کو کتاب المراجعتات پڑھنے کو دیا کہ اس کتاب کا مؤلف عجیب و غریب بالتوں کا دعویٰ کرتا ہے ان میں سے نہیں نے تو کتاب کو بہت پسند کیا، لیکن چوتھے نے چار پانچ دستوں کے بعد یہ کہہ کر علیحدگی اختیار کر لیا، مغرب چاند پر چندیا ڈال رہا

ہے اور آپ لوگ ابھی تک خلافت اسلامیہ کے چکر میں الجھے ہیں۔  
بھی نے ایک ماہ کے اندر ابھی تک بختم بھی نہیں کی تھی کہ وہ میزبان شیعہ ہو گئے؟ اس سلسلہ میں ہی نے بھی حقیقت تک پہنچنے میں ان کی بڑی مدد کی جیونکہ دوران تحقیق میری معلوم کافی و سعی بھی تھیں، اور میں پہلیت کا مزہ جیکھ جھکا تھا، اس کے بعد میں نے عادت بنالی کہ ہر مرتبہ قفقص کے دوستوں میں سے اور سجدہ میں دروس لئنے کی وجہ سے جو لوگ مجھ سے رابطہ رکھتے تھے ان میں سے او صوفیت کے رشتہ کی بنی اپرجن لوگوں سے تعلقات استوار تھے ان میں سے اور بعض ان شاگردوں میں سے جو بہر وفت مجھ سے اتصال رکھتے تھے ان میں سے کسی نہ کسی ایک کو بلا تابہتا سمجھا اور شیع کرتا رہتا تھا اور ابھی ایک سال میں گزر اس تھا کہ بھاری تعداد میں خاطر خواہ اضافہ ہو گیا۔ ہم اہلبیت ٹو اور ان کے دوستوں کو دوست رکھتے تھے اور ان کے دشمنوں سے دشمنی رکھتے تھے جیسا میں جو کہ مذکور تھے اور عاشورہ کا ذمہ دلانے تھے مجلس کرتے تھے، جب میں نے قفقص میں پہلی مرتبہ محفل عبد الغفرین عقده کی تھا اس کی مناسبت سے سب سے پہلا خط ملنے شیعہ ہو جانے کا السید الحنفی اور السید محمد باقر الصدر کو تحریر کیا اور میر احمد عامل خاص و عام کے نزدیک مشہور ہو جچا کہ میں شیعہ ہو گی ہوں، اور آں رسول کے شیع کی طرف لوگوں کو وعوت دیتا ہوں اور پھر اس کے ساتھ ساتھ میرے خلاف ابتداءات والازمات کا سلسلہ ٹھیسے زور دشود سے شروع ہو گیا مثلاً میں اسرائیل کا جاسوس ہوں میر اکام ہی یہ ہے کہ لوگوں کو ان کے دین کے معاملہ میں مشکوک بنادوں، یا مثلاً

میں محابا کو گایاں دیتا ہوں یا میں بست برائحتہ پروڈاہز ہوں وغیرہ وغیرہ  
دار اشلطنت ٹھیس میں میں نے اپنے دوستوں راشد الغوثی اور عبد الفتاح مورسی القمال پیدا کیا، ان دونوں سے بڑی سخت سمجھت ہوئی، ایک دن عبد الفتاح کے گھر بات کرنے ہوئے میں نے کہا مسلمان ہونے کے نتیجے ہمارے اور پرانی کتابوں کا پڑھنا، تاریخیں کا مطالعہ کرنا واجب ہے

اور میں نے بطور مثال کہا جیسے سچاری میں بہت سی ایسی باتیں ہیں جن کو نہ عقل قبل کرنی ہے زدن قبول کرتا ہے جس اتنا کہتا تھا کہ دونوں سھڑک لئے ہے: آپ کون ہیں سچاری پر تنقید کرنے والے؟ اس کے بعد میں نے بہت کوشش کی کہ اُن کو قافیٰ کر کے سچرے سے بہت کا تسلی شروع کروں لیکن ان لوگوں نے یہ کہہ کر علیحدگی اختیار کی: اگر تم شیعہ ہو گئے ہو تو ہم تو گئی قیمت پر شیعہ ہوں گے ہمارے پاس اسکے زیادہ اہم کام میں ہم کو اس حکومت کا مقابلہ کرنے کے جواہر اسلام عقل نہیں کرتی میں نے ہبا اس سے کیا فائدہ ہو گا؟ جب اقتدار تھا رے باستثنیں آجائے گا اور تم خود اسلام کی حقیقت کو نہ پہچانتے ہو گے تو اس سے بھی زیادہ کرو گے! مختصر کہ ملاقات کا خاتمہ نفرت پر ہوا۔

اس کے بعد تو ہمارے خلاف شدید قسم کے پروپیگنڈے شروع ہو گئے اور اس میں انوانِ اسلام کے دلگ بھی شرکیں ہو گئے جو اسلامی تحریک کے رخ کو نہیں پہنچاتے تھے چنانچہ متوسط قسم کے طبقہ میں انہوں نے میرے خلاف پروپیگنڈہ شروع کر دیا کہ یہ شخص حکومت کا ایجمنٹ ہے اور مسلمانوں کو ان کے دین میں مشکوک بنانا چاہتا ہے تاکہ مسلمان جو حکومت کے خلاف ڈٹ کر مقابلہ کر رہے ہیں اس سے غافل ہو جائیں۔

انوانِ اسلام میں کام کرنے والے جوان اور صوفیت کا پرچار کرنے والے بدور میں رفتہ رفتہ ہم سے الگ ہو گئے اور ہم خود اپنے شہروں میں قبیلہ میں رشتہ داروں میں وسیع میں اجنبی ہو کر رہے گئے اور یہ زمانہ بُرا سخت ہمارے اوپر گزرا، لیکن خداوند عالم نے ہم کو ان کے بدلتی میں ان سے اچھے لوگ دیکھے چنانچہ دوسرے شہروں سے جوان آنے لگے اور مجھ سے حقیقت کے بارے میں سوال کرنے لگے اور میں اپنی حدھبرا تھا سے زیادہ کوشش کر کے ان کو مطمئن کرنے کی کوشش کرتا رہا چانچو دار الشفاعة فریوانِ نبوت سید ابو زید کے بہت سے جوان شیعہ ہو گئے اور میں اپنی گرمیں کی تعطیلات منانے کیلئے عراق جلتے ہوئے یورپ سے بھی گزرا، جہاں اپنے بعض ان دوستوں سے ملاقات کی جو فرانس یا بالینڈ میں تھے اور ان سے جب اس موضوع پر بات کی توجہ لوگ بھی شیعہ ہو گئے، الحمد للہ علی ڈالک۔

جب بھی نبی نصرت جا کر سید محمد باقر الصدر کے گھر میں ان سے ملاقات کی اور اس جگہ کچھ دیکھا

بھی تھے تو میری خوشی کی انتہا نہ رہی اور سید مدرس نے مجھے آگ پڑھا کر سبے متعارف کرنا شروع کیا کہ یہ ٹیکنوس میں شیعہ کے بیچ ہیں اور اسی کے ساتھ انھوں نے بتایا کہ جب ان کا پہلا خط عین غدری کی غفلت کے سلسلے میں میرے پاس آیا تو میں اتنا متاثر ہوا کہ میری ایسا خاتمہ میری انھوں نے اُنہیں لے گئے تھے میں نے ان سے شکایت کی کہ میرے خلاف پروپیگنڈے کئے جا رہے ہیں اور مجھے کوڑائی ختنی اختیا کرنی پڑ گئی ہے اور یہ باقی اب میرے برداشت سے باہر ہوتی جا رہی ہیں!

اس وقت سب نے اپنے کلام کے درمیان فرمایا: کہاں یہ رحمتیں تو کم کو برداشت کرنی ہو گی کیونکہ اپیٹ کا راستہ بہت دشوار و سخت ہے ایک شخص نے پنیر کے پاس الگ رکھا ہیں آپ کو دوست رکھتا ہوں تو آنحضرت نے فرمایا: تم کو کثرت ابتلاء کی بثارت دیتا ہوں بچہ اس نے کہا ہیں آپ کے این علم علی این ایطالع سے بھی محبت کرتا ہوں تو رسول کرنے کہا: میں کچھ کو کثرت اعداد کی بشارت دیتا ہوں بچہ اس نے کہا! میں حسن و حسین کو بھی دعست رکھتا ہوں تو فرمایا: کچھ فقر اور کثرت بلا کر کے لئے تیار ہو جاؤ، ہم نے دعوت حق کے سلسلہ میں کیا پیش کیا ہے؟ امام حسینؑ کو دیکھو انھوں نے دعوت حق کی قیمت اپنی اپنے اہل و عیال کی ذریت و خاندان کی اصحاب والفا کی قربانی پیش کر کے ادا کیے اور مرور زمانہ کے ساتھ شیعوں نے جو قربانیاں دی ہیں اور آج تک دیتے چلے آئے ہیں ان کے مقابلہ میں ہم نے کیا ہے؟ برادر اس قسم کی پریشانیوں اور راؤ حق میں قربانی کی مشقت کا تکملہ کر دو۔ اگر تمہارے ذریعہ سے ایک آدمی ہدایت یافتہ ہو جائے تو یہاں سے لے دنیا و مافیا ہے سیرے۔

اسی طرح سید مجھے نصیحت کی کہ گوئے نشینی اختیار نہ کرو اور حکم دیا کہ بردان اہل نت کے قریب رہ جائے وہ تم سے کہتے ہیں کہ دور ہونے کی کوشش کریں تم ان سے قریت اختیار کرو۔ نیز مجھے حکم دیا کہ ان کے ساتھ نماز جماعت پڑھوں تاکہ قطعی تعلق ز ہونے پائے کیونکہ لوگ بے گل وہیں کو روک جائے لوگ لہنے بزرگوں اور وابستہ تاریخ کے قریان گاہ پر بھی نہ چڑھا دیے گئے ہیں اور لوگ جس سے قاف نہیں ہوتے اس کے قسم تو ہوتے ہی ہیں۔

اسی طرح تقریباً السید الحنفی نے بھی بحث نصیحت فرمائی اور سید محمد علی طباطبائی الحکیم نے بھی اسی تتم کی نصیحت کی۔ اور برادرانے متفقہ خطوط میں اس قسم کی نصیحتیں تحریر کرنے سے جوں کا اثر بمارستے شیعہ جماعتیوں پر بہت بڑا اس کے بعد مختلف موقع پر بخفیت اشرف اور علماء بخفیت کی زیارت سے منزہ ہوتا رہا اور میں نے اپنی جگہ طے کر لیا تھا کہ ہر قومیت پر ہر سال گریوں کی چھٹیاں بخوبی اشرف میں گزارنا بخواہا اور سید محمد باقر الصدر کے دروس میں شرکت کیا کروں گا کیونکہ ان کے دروس سے میں نے کافی استفادہ کیا تھا، اسی طرح یہ بخوبی طے کر لیا تھا کہ بارہ اماموں کی زیارت بھی کروں گا چنانچہ خاطر نے میری ختنا پوری کر دی، یہاں تک کہ میں امام رضاؑ کی زیارت سے بھی مشرف ہوا جس کا مزار ایران کے ایک تھہ مشہد میں ہے جو دروس کی مرحدوں سے قریب ہے وہاں بھی میں نے بڑے علماء سے ملاقات کی اور استفادہ کیا، اور سید خوشی بھن کی میں تقدیم کرتا ہوں انہوں نے حسن وزکاۃ میں تصرف کا وکالت مکمل بھی دیا تاکہ اس سے شیعہ ہونے والے مسلمانوں کی کتابوں وغیرہ سے مدد کرتا رہوں۔ اور میں نے ایک عظیم کتبخانہ بنایا جس میں وہ اہم کتب جس بہر حال جمع کر دیں جس کی ضرورت بحث کے وقت ہوتی ہے اس میں سنی شیعہ دنوں کی کتابیں موجود میں اس کا نام "مکتبہ الائیت" ہے اس سے بہت لوگوں نے استفادہ کیا ہے۔

خداؤن عالم نے میری خوشی کو دیکھا اور میری سعادت کو اس وقت دیکھا کہ تو یا جب تقریباً پہنچاہے مال پیڈی میں نے شہر قفس کے حاکم سے خواہش کی کہ جس شرک پر میں رہتا ہوں اس کا نام شارع الامام علیؑ رکھ دیا جائے اور اس نے قبول کر لیا لہذا میں اس کا شکر گزار رہوں یہ حاکم حضرت علیؑ کی طرف بہت جھکا کر رکھتا ہے میں نے اس کو بطور تکفیر المخالفات بھی دی جندا اس کو جزوی تحریر سے اور اس کی تماپری کرے لیکن بعض عدوں نے اس پوروڑ کو بہت ناقابل تحریر کرنے کا امتحان کیا اور اب دنیا کے ہر گو شہر سے میرے پاس جو خطوط لگتے ہیں ان کے تپر شارع امام علیؑ لکھتا ہو تکہ اس مبارک نام نے ہمارے قدم کم ہہ کو بہت بڑت عطا کی، امداد معموری اور عملاء بخوبی کی بصیرتوں پر چل کرتے ہوئے میں دیگر مسلمان بجا ہیوں سے عمل افریب پیدا کرتا ہوں اخھیں کے ساتھ جماعت پر رضا ہوں جس سے بخوبی اور میں کافی کمی الگی ہے اور جو انوں کو اپنی شمارہ و ضروریات کے سلسلہ میں جب وہ سوال کرتے ہیں تو کافی حد تک مطمئن کر دیتا ہوں،

## حق کی جیت

جنوب پرنس کے کسی دیبات میں ایک شادی میں چند عورتوں اپس میں گفتگو کر رہی تھیں کہ فلاں شخص کی بیوی جس بیویا میں ہے۔ اور ان عورتوں کے بیچ میں ایک صحیح بولی برداشتی عورت ان کی کفشنگو سن رہی تھی کہ فلاں کے ساتھ فلاں کی لڑکی کی شادی ہو گئی تو اس کو بہت تعجب ہوا۔ عورتوں نے اس بورڈی عورت سے پوچھا کہ تم کو اس پر تعجب کیوں ہوا رہا ہے؟ اس نے کہا میں نے دونوں کو دو دھنپاٹا میں وہ اپس میں بین بھائی میں پس پھر کیا تھا عورتوں نے اپنے لپے شوہروں سے ذکر کی اور جب بروں نے تھنپنی کی تو بات صحیح ثابت ہوئی۔ لڑکی کے والدے بھی اور لڑکے والدے بھی کہ اس پڑھیانے دو دھنپاٹا میں پھر دنوں قبیلوں میں قیمت الگی اور وہ الگی چلی کہ خدا کی پیاہ ہر ایک درستہ الزام لکھا رہا تھا کہ اس حادثہ کا سبب دوسرے اور اب ان پر قیامت آئے گی خدا کا قہر نازل ہو گا۔ مشکل اور اس لئے بھی بڑھی تھنپی کی شادی کو دوسرے سال ہو چکے تھے اور تین بیجے بھی پیدا ہو چکے تھے آخر ان کاکیا ہو گا۔ عورت نوستے ہی اپنے باب کے گھر بھاگ گئی اور کھانا پینا چھوڑ دیا۔ خود کشی پر آمادہ ہو گئی بھی بوجو کھدے ہو چکے صدمہ نہیں برداشت کر سکی کہ اس نے اپنے بھائی سے شادی کر لی اور اس سے بچے بھی پیدا ہو گئے اور اس کو زورہ برابر خبر بھی نہیں باورہ میں دو دنوں طرف کے لگن فرمی ہو گئے خدا خدا کے ایک شاعر قبیلہ کے بیچ بجاو کرنے پر لڑاکی ختم ہوئی اور اس شاعر نے دلوں کو نصیحت کی کہ اس سلسلہ میں عمل میں رجوع کر دہوں کے دو دگ کوئی ایسا فرمانی دیں جس سے سندھ کا حل مل جائے۔ اب یہ دگ اس پاس کے بڑے بڑے شہروں میں جلا جا کر علاوہ سے بول کر نہ لیکن جب بھی کسی حامل سے ملاقات کر کے پر اقتدارتے تو وہ فوراً شادی کو ہرام کر دیتا اور میں ہوئی میں علیحدہ گی کرانے کا حکم دیتا کہ ان کو بہیشہ بہیشہ کہیے ایک دوسرے سے جدا کر دے ایک غلام آزاد کر دے جسینے کا سلسلہ روزہ رکھا اسی ختم کے دلخراستی و میں سے پالا چڑتا۔

ہوتے ہوتے یہ لوگ غصہ بھی پہنچنے والے کے علماء نے بھی یہی جواب دیا کہ یہ مالک فرقہ کے بیان ایک نظر و دو دفعہ پہنچنے سے نشر مرمت ہو جاتی ہے اس لئے کہ امام مالک کا فتویٰ یہی سے کہونے کا امام مالک دو دفعہ کا قیاس خراب پر کرتے ہیں جیسے اگر کوئی چیز اُسی ہو کہ اس کے زیادہ مقدار استعمال کرنے سے فرشہ پیدا ہو جاتا ہو تو اس چیز کی قلیل مقدار بھی حرام ہو جائے گی، لہذا ایک قطر دو دفعہ بھی نشر مرمت کا سبب ہو گا لیکن یہاں پر ایک شخص نے ان لوگوں کو تباہی میں چکپے سے میرا تیر بتایا اور کہا: اس معامل میں ہم لوگ بجا تی سے سوال کرو وہ ہر فرہب کو بیت اچھی طرح جانتا ہے میں نے خود بھی جعل ہے کہ اس نے ان علماء کی مرتب بجٹ و منافع کا اور ہر مرتب سب کو منکرت دے دی،

یہ باتیں مجھے شہر نے اس وقت بتائیں جب میں ان لوگوں کا ٹانپنگ کتب خانہ میں لے گی اور انہوں نے پورا افادہ شروع سے آخر تک تفصیل کے ساتھ مجھے بتایا اور اس نے کہا مولانا، میری بیوی خوشی پر آمادہ ہے میرے بچے آوارہ ہو رہے ہیں۔ میرے پاس اس قفسہ کا کوئی حل نہیں ہے، لوگوں نے آپ کا پتہ بتایا اور پہاں اگر جب میں نے اتنی کم میں وحشیں تو خوش ہو گی کہ میرا صدھل ہو جائے گا کیونکہ میں نے اپنی زندگی میں اتنی کم میں کھینچیں و میں دیکھیں تو خوش ہو گی۔

میں نے پہلے تقوہ میں کیا پھر لوچپا کہ تمہاری بیوی کے نکتی مرتب اس عورت کا دو دفعہ پایا تھا اس نے کچی یہ زمرہ نہیں جانتا لیکن میری بیوی نے دو یا تین مرتبے دو دفعہ پہلے ہے اور اس کے باپ نے بھی یہی بتایا ہے کہ دو دفعہ دو تین مرتبے اپنی میگی کو اس بڑھایا کے پاس دو دفعہ لانے کہیے گے کیا تھا، اس پر میرے نے کہا اگر یہ بات تکمیل کرنا خواہی درست ہے وہ بیچارہ دو ڈر کر میرے قدموں پر گزرادا گھبی میرا جو مٹا کبھی میرا لامبا تھوڑا اور کہتا جاتا تھا آپ کسیکی عطا کرے آپ نے میرے لئے سکون کا دروازہ کھول دیا اور پھر میلہ می سے انھوں کو سمجھا گا ز مجھ سے سوال کیا اور نہ تقوہ بھی ختم کیا اور نہ مجھ سے دلیل بوجھی صرف جانے کے لئے اجازت لی تاکہ جلدی سے اپنی بیوی اور بچوں اور قبیلہ والوں کو پہنچ برسنے۔

لیکن وہ درسرے دن سات آدمیوں کو لے کر میرے پاس آیا اور سب کو میرے سامنے کرتے ہوئے ہر لیک کا تعارف کرنے لگا۔ یہ میرے والدین یہ میری زوجہ کے والدین یہ دیبات کے سردار میں یا امام میں

وجماعت میں یہ دینی مرشد میں یہ شیخ عثیرہ ہیں یہ مدیر مسجد ہیں یہ سب کے سب میرے پاس رفاقت کے مسئلہ کے سلسلہ میں آئے ہے کہ آپ نے اسکی کہنی بخوبی فرمایا ہے میں سب کو کتب غازی میں لیکر آیا، اور مجھے امیتی تھی کہ یہ سب مجھ سے جھگڑا اکرے گے میں نے سب کو قہوہ مہیں کیا اور مرحا کیا، ان لوگوں نے سچا ہم آپ کے پاس اس لئے آئے ہیں کہ جب رفاقت کو قرآن نے حرام کیا ہے تو آپ نے کہے اس کو حلال کر دیا ہے اور رسول نے فرمایا ہے، جو چیزیں اس سے حرام ہوتی ہیں وہ رفاقت سے بھی حرام ہو جاتی ہیں اور امام مالک نے بھی حرام قرار دیا ہے!

میں : میرے بزرگ آپ آئٹھے آدمی ہیں اور میں ایک لا ہوں اگر میں سب سے بھت کروں تو شاید سب کو قانون نہ کریا ہوں اور سارا وقت بحث و مناظرہ کے نذر ہو جائے اس لئے آپ نے پہنچنے سے ایک کوشش کر دیں وہ مجھ سے مناظرہ کرے ادا آپ سب حکم ہو جائیں، آپ کا فیصلہ دونوں کو تم کیا ہو گا اس سنبھل سنبھل سنبھل کر پسند کیا اور مرشد دینی کا انتقام اس لئے ہو اکد وہ سب سے زیادہ اعلم واقعہ (قدرت رکھنے) ہیں۔

مرشد : جس چیز کو خدا اور رسول ائمہ نے حرام قرار دیا ہے آپ نے کس ولی سے اسکو حلال کر دیا ہے؟  
میں : اعوذ باللہ! اکمل ایسیں ایسیں کر سکتا ہوں یہ قصد یہ ہے کہ خدا نے رفاقت کی آیت کو محبل اتنا رہے اس کی تفصیل نہیں بیان کی ہے بلکہ تفصیل رسول کے حوالہ کردہ ہے اور انھوں نے کب و کم کے ساتھ مقصد کو واضح کر دیا ہے۔

مرشد : امام مالک ایک فطرے سے بھی اشرون مت کے قائل ہیں،  
میں : جی ہاں ایس جانتا ہوں لیکن امام مالک تمام مسلمانوں کیسے جنت نہیں ہیں وہ آپ سے اُرکر کر کی چھپیں گے؟

مرشد : خدا ان تمام ائمہ سے راضی ہوا اور ان کو بھی راضی کرے یہ سب رسول خدا کی بات سمجھتے ہیں  
میں : آپ خدا کے سامنے کون سی جنت نہیں کریں گے اس بات پر کہ آپ امام مالک کی تعریف کرنے میں اور ان کی ملنے نصی رسول کے خلاف ہوتی ہے انھوں نے جنت سے کہا اس جمان ائمہ

میں پہلیں مان سکی کہ امام مالک جو امام والاجہہ ہیں وہ نصوصِ نبویٰ کی مخالفت کرتے ہیں  
حافظین کو بھی بہت تعجب ہوا تھا اور انہوں نے میری اس جواب کو سپتہ کی وجہب و غرب  
سمجا کر یہ کوچھ سے پہلے کسی نے ایسا دیوار کہ امام مالک پہلیں کیا تھا میں نے اپنی بات کی  
وضاحت کرتے ہوئے کہا کہ امام مالک کا شمار صحابہ میں ہوتا ہے؟ مرشد نے کہا نہیں! میں  
کہا ان کا شمار تابعین میں ہوتا ہے؟ کہا نہیں بلکہ وہ شیع تابعین میں میں ہوں۔ میں نے پھر کہا  
حضرت علیؑ اور امام مالک میں کون زیادہ قریب ہے؟

مرشد: حضرت علیؑ کیونکو وہ مغلائے راشدین میں سے ہیں احافظین میں سے ایک صاحبِ علم ہے لیے سائیہ علیؑ  
کرنا اللہ وجہ بابِ مدینۃ العلم ہیں میں نے کہا: پھر آپ نے بابِ مدینۃ العلم کو جھوڈ کر ایسے شخص کی  
تفقید کیوں کی جو ز صالحین میں سے ہے تابعین میں سے ہے بلکہ جس کی ولادت فتنہ کے بعد ادا کر  
زیدیہ کے ذریعہ مدینہ رسول کے نازق ہونے کے بعد ہوئی ہے زید کے شکر والوں نے جو کچھ  
کہنا تھا کیا ایسے ہیں صالحین صحابہ کو قتل کر دیا۔ یہ موتِ الہی کی خود ساختہ بہعت جاری کر کے  
سنت رسول کو بدال دیا، اب آپ خود ہی سوچئے ان تمام حالات کے بعد ان احمد سے افغان  
محییِ کشور مسلمان ہو سکتے ہے جو قائمِ حکومت کے متھوڑ نظر تھے اور حکومت کی مردمی کے مطابق  
فتویٰ دیا کرتے تھے۔ اتنے میں ایک شخص بولا، میں نے سنا ہے آپ شیعہ ہو گئے میں اور حضرت  
علیؑ کی عبادت کرتے ہیں؟ اتنا سنتے ہی اس کے لفظ میں بیٹھے ہوئے اور میں نے اس کو اپنے کھنڈا  
مداد جس سے اس کو کافی تکھفہ پہنچیا اور کہا چہ ہر جا تو تم کو شرم نہیں آتی کہ ایسے غافل شخص کے  
باہم میں ایسی بات کرتے ہو میں نے بہت سے حل کو دیکھا ہے بلکہ ابھی تک میرے کسی علم کے  
پاس آتا تھا اکتبخانہ نہیں دیکھا۔ یہ شخص جو بات کبھی کہ رہا ہے بہت اعتماد و محروم سے اور الحدیث سے  
کچھ رہا ہے۔

میں نے فوراً اس کو جواب دیا جی ہاں ایسے صحیح ہے کہ میں شیعہ ہوں لیکن شیعو حضرت علیؑ کی پرشیش  
نہیں کرتے بلکہ وہ امام مالک کے عومن حضرت علیؑ کی اظاہر کرتے ہیں جو کوآپ لگ کر بھی باہت زیاد علم

بھئے ہیں۔

مرشد : کیا حضرت علیؑ ایک عورت سے دو بچوں کی رضاعت کے بعد دونوں کی آپس میں شادی کی وجہ  
بھئے ہیں؟

میں : نہیں ایس انہیں کہئے بلکہ یعنی فرماتے ہیں : جب رضاعت پنڈہ مرتبہ ہوا تو کچھ ہر مرتبہ سیر ہو کر  
پڑے اور پنڈہ مرتبہ متواتر پڑے تو بیان میں دوسری عورت کا وردھتہ پڑے تو حرام ہے پاپ آنا وردھتے گا اس کے گوت و  
پورست اگلے ایس آنے کہتے ہیں زوج کے باپ کا چھرہ کھعل اٹھا ادا اس نے فوراً کہا : الحمد للہ !  
میری بیوی نے تو صرف دو یا میں مرتبہ دو دو پیلے ہے اور حضرت علیؑ کے اس قول سے ہم اس بلات  
سے نجات کتے ہیں ان کا قول ہمارے لئے رحمت ہے ہم تو ماکوس ہو جائے گے

مرشد : اس پر دلیل پیش کیجیے تاکہ تم مطمئن ہو سکیں ، میں نے السید الخوبیؑ کی منحاج الفتاویٰ میں پیش کر دی  
اس نے خود باب رضاعت سے کوچک کر دیا ، وہ لوگ خوشی سے بچوں نہیں سوار ہے تھے  
خصوصاً شوہر تو بیت ہی خوش تھا کیونکہ اس کو دوستی کا کشاہی میرے پاس کوئی ایسی دلیل نہ ہو جوان کو  
مطمئن کر سکے ، ان لوگوں نے مجھ سے عاریت کتب ناگی ناک دیبات والوں کے سامنے الجدوجہت  
پیش کر کیں میں نے کتب دیتے اور وہ لوگ مجھ سے خصت ہو کر دعا دینے ہوئے اور معدالت  
کرتے ہوئے پیٹے گئے ، میرے گھر نے سختائی ہی میرا ایک دسمبر ان لوگوں سے ملا اور ان لوگوں کو لیکر  
بعض عملی سو اکے پاس چلا گیا یہ سچرکی تھا کہ جوں نے ان لوگوں کو کوڑا نام شروع کر دیا کہ  
میں سرائل کا ایجنت ہوں اور منحاج الفتاویٰ گمراہ کن کتب ہے اہل عراق سب اہل کھروں فتن  
ہیں شیعہ مجوہی میں یہ لوگ بینول سے نکاح جائز کہتے ہیں اس لئے کوئی تعجب کی بات نہیں ہے  
جو میں نے نکاح کو جائز قرار دیدیا ہے اسی قسم کے پریکنیز کرنے لگے اور ان لوگوں کو اسادڑا یا کہ  
وہ چھپڑ گئے اور مطمئن ہو جانے کے بعد منتقل ہو گئے اور شوہر کو مجبور کی کہ فحص کے ابتدائی  
حالات کے محکمل طلاقی میں اس قضیہ کو پیش کرے چھر میں ملکہ نے کہا آپ لوگ دارالسلطنت  
جائز اور غیری المجبور ہی سے ملیں تاکہ وہ مسئلہ کامل غلائش کریں چنانچہ شوہر شوہر میں گیا اور ایک ماہ وہاں

قیام نپیر رہا تب مفتی صاحب سے ملاقات ہو یا بھی اور شروع سے لے کر آخر تک اس نے پوچھتے  
مفتی صاحب کو سنا دا لاء، مفتی صاحب نے اپنے حججا وہ کون سے علماء میں جمیلوں نے اس شادی کو  
حوالہ بتایا ہے اور صحیح کہا ہے۔ شوہر نے کہا سب بھی نے حرام بتایا ہے صرف ایک شخص تجویزی مسافر ہے  
جو حوالہ بتتا ہے اور مفتی صاحب نے میرا نام لکھ دیا اور شوہر سے کہا: تم والپس جاؤ میں عنقریب قدر کے  
رئیس محلہ کو خط لکھوں گا۔

پھر مفتی الجمیلہ کا خط آیا اور شوہر کے دلیل کو مطلع کیا گی اس کیلئے شوہر کو مطلع کر دیا کہ مفتی  
جمیلہ نے اس شادی کو حرام قرار دیا ہے ایسا راستہ مجھ سے شوہرنے اگر بتایا جو بیت  
کمزور پر چکلا سفا تھکلن کے آثار اس کے چینے سے عبور کئے اس نے مجھ سے بیت معدودت کی کاری  
وجہ سے آپ کو پڑی پریشانی ہوئی، میں نے اس کے جذبات کو سمجھ کر اس کا شکریہ ادا کیا اور یہ مجھے بیت  
زیادہ تعجب ہوا کہ مفتی جمیلہ نے اس عقد کو کیون بخوبی طلب کر دیا، میں نے شوہر سے کہا تمہری صحیح وہ خط لا کر  
دو ہو مفتی جمیلہ نے محلہ کو لکھا ہے تاکہ میں ٹولس کے اخباروں میں اس کو شائع کر او لوگوں کو دیکھا  
کہ مفتی الجمیلہ اسلامی مذاہب سے ناواقف ہے اور رفتاعت کے بارے میں علماء کا کیا فقہی اختلاف  
ہے اس کو وہ نہیں جانتا۔ لیکن شوہر نے کہا مجھے تو پورے حالات ہی نہیں معلوم ہو سکتے خط کا لانا تو  
بہت دشوار ہے یہ کہہ کر وہ میرے پاس سے چلا گی۔

چند لوگوں کے بعد نہیں محلہ کا ایک حکم میرے پاس لیا کر تک دکھل میں اور دلیلیں لیکر میرے پاس حاضر  
ہو اور ثابت کرو کر وہ شادی کیوں بطل نہیں ہے؟ میں نے پہلے بھی سے چند مدارک جمع کر کر کھے کھے  
اور ہر کتب میں رفتاعت کی بحث کے اندر ایک نتی رکھ دی تھی تاکہ حوالہ میں اس فی ہو جائیجی میں تاریخ  
معین پڑھیں وقت پر عدالت بنتی گی، کاتب الرئیس نے میرا استقبال کی اور مجھے نہیں کے کھڑے میں  
پہنچا دیا وغیرہ میں نے دہاں مکمل اتنا کے نہیں محلہ نامی کے نہیں جمیلہ نے کی دلیل کو دیکھا اور ان کے  
ساتھ میں اور اراکان کو دیکھا سب کے سبق نعمات کے مخصوص لبس میں تھے معلوم یہ ہوا تھا مجھے  
یہ لوگ کسی قانونی جگہ میں شرکت کیتے آئے ہوں اور کچھ میری لفظ کریں کہ آخر میں پڑی تو دیکھا ایک گلہ

میں شوہر بھی مجھا ہوا ہے۔ میں نے پہنچتے ہی سب پر سلام کیا۔ سب ہی میری طرف پڑی ترجیحی انکھوں سے دیکھ رہے تھے بلکہ حقارت کی نظر سے دیکھ رہے تھے جب میں مجھے گلی قرار میں نے بڑے سخت ہپھڑ میں مجھ سے کہا: کیا تم ہی تیجانی سماوی ہو؟ میں نے کہا: جی، جی ہاں!

رمیس: کیا تم ہی نے اس شادی کے مسئلہ میں جواز کا فتویٰ دیا ہے؟  
میں: میں مفہومی نہیں ہوں لیکن انہیں نے اس شادی کی حلیٹ مسمت کا فتویٰ دیا ہے،  
رمیس: اسی لئے ہم نے آپ کو بلا یابے اور آپ تو قوتِ ملزم ہیں اگر آپ نے اپنے دعویٰ کو دلیل سے ثابت نہ کیا تو ہم آپ کو فقید کر دیں گے اور آپ یہاں سے سیچے قید خانہ جائیں گے اس وقت میں سمجھا کہ  
سردست تو میں ملزم کے کھنڈے میں ہوں اس وجہ سے نہیں کہ میں نے اس تفہیمی فتویٰ دیا ہے  
بلکہ اس کی اصلی وجہ یہ تھی کہ بعض عملاء نے ان حکام سے خپل خوری کی تھی کہ میں صاحبِ قدر ہو  
صحابہ کو گالا پالا دیتا ہوں۔ شیعیت کی ترویج کرتا ہوں اور رمیس میں مکر نے ان سے کہہ دیا تھا کہ اگر دو  
گواہ اس کے خلاف پیش کر دو تو میں اس کو حمل میں سڑا دوں گا اسی کے ساتھ ساتھ انہوں  
مسلمین والوں نے اس فتویٰ کو حضرت عثمان کا لانا بنایا تھا اور ہر خاص و عام تک یہ خبر پور پھار دی  
تھی کہ میں بھائی میں کے لکھ کو جائز سمجھتا ہوں اور شہزادوں کا بھی عقیدہ ہے یہ باتیں مجھے پہلے  
میں علم تھیں لیکن جب رمیس ملک نے مجھے قید کی دلکی دی تو مجھے تھیں ہو گئی اور اب میرے پاس  
اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں رہ گی تھا کہ میں جلدی تک کے بیادری کے ساتھ اپنا دفاع کوں۔

میں: چنانچہ میں نے کہا: کیا میں بغیر کسی خوف کے مراجحت کے ساتھ گفتگو کر سکتا ہوں؟

رمیس: ہاں تم گفتگو کر سکتے ہو کیونکہ تمہارا کوئی وکیل نہیں ہے۔  
میں سب سے پہلے تریں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں میں نے اپنے کو الجزاں مفہومی نہیں پیش کیا ہے۔ لذتی کا یہ  
شوہر آپ کے ساتھ سے موجود ہے آپ اس سے پوچھ سکتے ہیں یہی شخص میرے پاس آیا میرے دروازا  
کو کھٹکا لیا تھا جس سے سوال کیا اس لئے میرا فرنگی تھا جو میں جانتا ہوں اس کو بتاؤں میں نے  
اس سے پہلے ہی پوچھا تھا کہ کتنی مرتبہ دو دفعہ پیا ہے؟ اس نے مجھے بتایا کہ اس کی بیوی کی نے صرف دو

مرتبہ دو دھپاپے تب میں نے اس کی اسلام کا مسئلہ باتا دیا۔

رئیس : اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ اسلام کو جانتے ہیں اور کم لوگ جاہل ہیں۔

میں : استغفار اللہ امیر اپنے مطلب نہیں ہے چونکہ یہاں کا ہر شخص امام مالک کا فتویٰ جانتا ہے اس کے لئے کوئی پیشی اور میں نے چونکہ تمام علماء کو محظا لایا ہے اس لئے اس مشکل کا حل بمحض لگایا۔

رئیس : آپ کا حل بجاہل سے ملا؟

میں : جلد گلہر چڑی سے پلے کی میں آپ سے ایک سوال پوچھ لکھ ہوں؟

رئیس : بالا! جو جو چلے ہے پوچھو

میں : مذاہب اسلام کے بارے میں جان بلکہ کیا خالی ہے؟

رئیس : سب کے سب صحیح میں اور سب رسولؐ خدا سے ملت کرتے ہیں ان کا اختلاف میں کبھی محنت ہے۔

میں : پھر تو آپ اس بخاری سے پر حرم کیجئے (شوہر کی طرف اشارہ تھا) کیونکہ دو ماہ سے زیادہ ہو گیا ہے پس بیوی بھجوں سے جدا ہے اور بعض اسلامی ذریب میں اس کا حل موجود ہے۔

رئیس : (غصہ سے) دلیل پیش کرو، ہم نے تم کو اپنا دفاع کرنے کی اجازت دی تھی تم وہ سروں کی وکالت کرنے لگے! میں نے لپٹے یہاں سے سید خویی کی منہاج الصدیقین نکالی اور کبھی یہ نہیں بھیت

ہے اور اس میں قطعی دلیل موجود ہے اس نے میری بات کاٹتے ہوئے کہا: الجیت کے نہیں کی چوری

ذہم اس کو جلتے ہیں نہ اس پر کہا رائحتی ہے۔

مجھے تو پسیلے ہی سے اس کی توقع تھی اسی نے اہل مت کے ملاک و معاصار میں لیکر آیا تھا، اور اپنی استعداد کے مطابق اس کی ترتیب بھی دی تھی پسیلے درج میں بخاری کو کوئی کاملاً پھر تصحیح مسلم اس کے بعد محمود شکوت کی تکالیف الفتاویٰ اور پھر ابن رشد کی مذاہ الجہنم و بنیۃ المقدمة رکھی تھی تفسیر میں ابن حجر عسکری کی تزاد المسیر فی علم التفسیر اور دیگر المحدثت کے معاویہ رکھتے جب تک میں نے الیخوی کی کتب دیکھنے سے انکار کر دیا تو میں نے پوچھا آپ کس کتاب پر بھروسہ کریں گے؟

رئیس : بخاری! میں نے بخاری نکال کر معین صفو کو کھول کر کھایا یعنی بِالْبَسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ!

رئیس نہیں تھم ہی پڑھو! میں خپل چنا شروع کی فلاں نے فلاں سے اور انہوں نے امام المؤمنین  
حالت سے روایت کی ہے کہ وہ فرماتی ہیں، رسول خدا نے انتقال کیا لیکن پانچ رفعات یا اس سے  
زیادہ پندرہ حرمت کی تھی

رئیس نے مجھ سے کتاب لیکر خود پڑھا پھر پنے پہلو میں سمجھئے کہیں جمیرو رید کو دیا اس نے پڑھ  
کر اپنے بعد ولے کو دیا، اتنی دیریں صبح مسلم نکال چکا تھا، اور اسی حدیث کو اس میں بھی دکھایا،  
اس کے بعد شیخ ازہر کی کتاب الفتاویٰ کھولی انہوں نے مسئلہ رفاقت میں اہم کے اختلافات کا ذکر  
کیا ہے کہ بعض علماء کا لفظ یہ ہے کہ پندرہ مرتبہ پینے سے نشر حرمت ہوتی ہے اور بعض نے کہا ہے  
سات مرتبہ نشر حرمت ہو جاتی ہے بعض نے پانچ سے اور پہنچا ہے سولتے امام مالک کے جھونوں  
نے نص کی مخالفت کیا ہے۔ اور ایک طرف بعضی ناشر حرمت مانتا ہے اس کے بعد شیخ شلتوت فرماتے ہیں:  
میں تیج ولے توں کو مانتا ہوں لیکن سات مرتبہ یا اس سے زیادہ پیے جب رئیس محکمان تمام احوال پر  
مطلع ہوا تو بولا: یہی کافی ہے اس کے بعد شوہر سے کہا تم ابھی جاؤ اور اپنی بیوی کے والد خبر کو  
لاڈنا کو وہ میرے سامنے گواہی دے کہ اس نے دو یا ایں مرتبہ بھی پیا ہے اور ہو سکتا ہے تم آج ہی اپنی  
بیوی کا کوئی نہیں گھر لے جاؤ۔

بے چارہ شوہر تو خوشی کے مارے اڑا جا رہا تھا، وکیل جمیرو رید اور باقی ارکان نے اپنے  
لپیٹ غل کا حوالہ میں کر معدودت چاہتے ہوئے جائز کی اجازت مانگی اور رئیس نے صب کو اجازت  
دی دی۔ پھر حرب تہائی ہوئی تو میری طرف معدودت چاہتے ہوئے متوجہ ہوا اور کہنے لگا: استاد مجھ  
معاف کرو لوگوں نے آپ کے بارے میں بھی غلطی میں بتلا کر دیا تھا، اور آپ کے بارے میں بھیں بھیب  
باتیں کہیں تھیں اب مجھے پڑھلا کرو وہ سائب سے حد کرتے ہیں اور وہ لوگ معرفت ہیں شرپسند ہیں۔  
خوشی کے مارے میرا دل اڑنے لگا تو اتنی جلدی اتنی بڑی تبدیلی! میں نے کہا شکر خدا ہے کہ  
اس نے میری کامیابی آپ کے ہاتھوں میں معین کی رئیس نے کہا میں نے سندے کہ آپ کے پاس  
بہت بڑا تجھاز ہے بھی اس میں دیری کی حیات الحیاں الکبریٰ موجود ہے؟

میں : جی باں موجود ہے  
رئیس : کیا آپ مجھے چند دنوں کے لئے الجلوس عاریت اس کو دے سکتے ہیں ہم ٹسال اے  
حکایت گئی تلاش میں ہوں .

میں : جی باں ! آپ جب چاہیں میں مشش کر دوں  
رئیس : کیا آپ کے پاس اتنا وقت ہے کہ مجھی میں آپ کے مکتبہ میں اگر آپ سے لفڑا کر سکوں اور  
استفادہ کر سکوں ہے ؟  
میں : استغفار اللہ ! میں آپ سے استفادہ کر دوں گا آپ ازروے سن و قدمہ نزلت مجھ سے کہیں ملے  
ہیں . میرے پاس بخت میں چار دن فرمت ہی فرمت ہے میں آپ کے چشم دا برو کے اشارہ  
پر کام کروں گا .

خلاصہ یہ ہے کہ ہر یقینہ میں شببکے دن اجتماع میں پایا گیونکہ اسی دن رئیس کے پاس محکم کے  
جلے نہیں ہوتے اس کے بعد مجھ سے کہکھیرے پاس بخاری مسلم کتاب الفتاویٰ جھوڑ جائیے تاکہ میں  
میں بخارت فصل کر سکوں ؛ اس کے بعد بذاتِ خود مجھے اپنے فتر کے دو ازارے تک خصت کرنے کی دلائی  
اور میں خدا کی اس دی ہوئی کامیابی پر اس کی حمد کرتا ہوا چلا ، حالانکہ جب میں داخل ہوا تھا تو  
خوفزدہ تھا مجھے جل کی ملکی دی گئی تھی اور جب نکلا ہوں تو رئیسِ محکم میرا جگری دوست بن چکا تھا  
میرا احترام کرنے لگا تھا ، میرے ساتھ نشست و برخاست کرنا چاہتا تھا تاکہ مجھ سے استفادہ  
کرے یہ مرف اہلیت کے راستہ پر ہی نہیں کی برکت ہے جو بھی اہل یت میں سے متکہ ہوا وہ کہیں کامیاب  
نہیں ہوا اور جسدنے ان کی پناہ حاصل کرنا چاہی وہ نامون ہو گی ۔

روکی کے شوہر نے اپنے دیباٹ میں پورا قلعہ فصل کر دیا اور کھپر تو اس پاس کے تمام دیباٹوں میں ہے  
خراگ کی طرح پھیل گئی ہیوی اپنے شوہر کے گھر گئی اور قصہ شادی کے جواز پر نام ہوا ۔ اور لوگ ہیرے  
بارے میں بھنپنے لگے کہ یہ شخص سب سے بڑا عالم ہے حتیٰ مفعلي الجھوڑی سے بھی زیادہ اعلم ہے  
چھڑکیں دن شوہر اکب لمبی سی کارے کر میرے گھر آیا اور مجھے اور میرے اہل و عیال سب

کو اپنے دیہات چلنے کی دعوت دی کہ اہل فریاد کی آمد کے متظر ہیں اور استقبال کے لئے تباہ ہیں اور خوشی منانے کے لئے تین بھپڑے کا ٹیس گئے۔ لیکن قفسہ میں اپنی مشغولیت کی وجہ سے میں معدودت کیا اور کہا پھر بھی انتِ رَاللَّهِ أَكْبَرَ کا۔

میں مکر نے بھی اپنے دوستوں سے پراقد نقل کیا اور یہ بات مشہور ہو گئی اور خدا نے مکاروں کی مکاری ختم کر دی پھر بعض لوگ معدودت بھینے کئے، کچھ لوگ ان میں شعور ہو گئے یہ خدا کا فضل ہے جس کو چاہتا ہے دیتا ہے وہ عظیم فضل والا ہے۔

وَأَخْرُجْ عَوَانًا أَنَّ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَ

اللَّهُ الطَّبِيعَنَ الطَّاهِرِينَ

تمام شد شب شنبہ ۰ سیچے شب تاریخ ۲۹ جنوری ۱۹۹۷ء مطابق ۲ ربیوب حریث ۱۴۲۸ھ۔

فِي الْمَقْدِسِ



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# كتابات

## كتب تفسير

| اسم الكتاب           | نام مصنف           | اسم الكتاب              | نام مصنف     |
|----------------------|--------------------|-------------------------|--------------|
| الحاوى للفتاوى       | جلال الدين سيوطي   | المربي                  | قرآن كريم    |
| ال洽قان في حلم القرآن | جلال الدين سيوطي   | درمشور                  | تفسير المربي |
|                      | محمد بن طالب البني | الميزان                 |              |
|                      | محمد الدين رازى    | تفسير ابن حجر العسقلانى |              |
|                      | ابن حشيش           | زاد المتن               |              |
|                      | ابن جوزي           | تفسير قرطبي             |              |
|                      | قرطبي              | شواهد التنزيل           |              |
| صحيح البخارى         | محمد بن إسحاق      |                         |              |
| صحيح مسلم            | مسلم               |                         |              |
| صحيح ترمذى           | ترمذى              |                         |              |
| صحيح ابن ماجة        | ابن ماجة           |                         |              |

| نمبر | اسم کتب       | نام مصنف           | نمبر | اسم کتب          | نام مصنف        |
|------|---------------|--------------------|------|------------------|-----------------|
| ٥    | مسدرک         | الحاکم             | ٣    | تاریخ دمشق       | ابن عساکر       |
| ٦    | مسند          | امحمد بن حنبل      | ٥    | مرفج النہب       | سعودی           |
| ٧    | سنن           | ابی داؤد           | ٦    | تاریخ یعقوبی     | یعقوبی          |
| ٨    | کتر الغمال    | طاعلی شقی          | ٧    | الامامة والستیة  | ابن قیتبہ       |
| ٩    | موطاء         | امام مالک          | ٨    | تاریخ الی الفداد | ابو الفداء      |
| ١٠   | جامع الاصول   | ابن اثیر           | ٩    | تاریخ ابن الشنز  | ابن الشنز       |
| ١١   | الجامع الصفیر | جیوال للہمین سیوطی | ١٠   | تاریخ بغداد      | عهد فرماده      |
| ١٢   | الجامع الکبیر | ٠ ٠                | ١١   | عقد فرماده       | ابن سعد         |
| ١٣   | منهج السنة    | ابن تیمیۃ          | ١٢   | طبعات الکبری     | الطبیعت         |
| ١٤   | جمع النعام    | الہیشی             | ١٣   | شرح نیج السلاحف  | ابن الجید غزّلی |
| ١٥   | محض المحتلق   | النادی             |      |                  |                 |
| ١٦   | فتح الباری    |                    |      |                  |                 |

## كتب سیرت

|   |                |           |
|---|----------------|-----------|
| ١ | سیرت ابن بیشام | ابن بیشام |
| ٢ | سیرة حلیۃ      |           |
| ٣ | استیغاب        |           |
| ٤ | اسانۃ          |           |
| ٥ | اسد الغاہ      |           |

## كتب تاریخ

|   |                    |          |
|---|--------------------|----------|
| ١ | تاریخ الامم والسلک | طبری     |
| ٢ | تاریخ الخلفاء      | سیوطی    |
| ٣ | تاریخ کامل         | ابن اثیر |

| نام مصنف             | اسماء کتب        | نام مصنف | اسماء کتب         | نام مصنف           |
|----------------------|------------------|----------|-------------------|--------------------|
| ابن حجر              | صراع عن محرقة    | ٦        | النعم             | صلیۃ الاادیاء      |
| حوارزمی              | مناقب خوارزمی    | ٧        | علامہ ایمنی       | الفقیر             |
| قندوزی               | ینا بیع المودة   | ٨        | ابن طاؤس          | طرائف              |
| شرف الدین            | لص و اجتیاد      | ٩        | طلاسم حسین        | الفتنۃ الکبریٰ     |
| .                    | المراجعات        | ١٠       | محمد بن حسین سیکل | حیات محمد          |
| شیخ رضا منظفر        | بغیثہ            | ١١       | طبری              | الریاض النقرۃ      |
| سید محمد باقر الصدقة | ذکر              | ١٢       | ابوالاصلیٰ مرسوی  | خلافت و ملوکیت     |
| محمد بن حسین سیکل    | صلیۃ البریکر     | ١٣       |                   |                    |
|                      | مناقشات عثمانیہ  | ١٤       |                   |                    |
| ابن منظور            | سان العرب        | ١٥       |                   |                    |
| محمد عبده            | شرح شیع البلاذری | ١٦       |                   |                    |
| شرف الدین            | البهریہ          | ١٧       |                   |                    |
| عبدالقدح عبد القمر   | بغیث و خلافت     | ١٨       | ابن حوزمی         | اسعاف الراغبین     |
| محمد البریکر         | شیخ المسیرو      | ١٩       | ابن کثیر          | تهذیب التهذیب      |
|                      |                  |          |                   | ٢ تذکرة الخواص     |
|                      |                  |          |                   | ٣ البدایہ والہدایہ |
|                      |                  |          |                   | ٤ سر العالمین      |
|                      |                  |          |                   | ٥ امام غزالی       |

## مختلف کتابیں